Design
Arts
Medias

Hospitalité et vulnerablllte le design urbain
comme activite d e rlcolage critigue.
Proposition d’analyse des’installations
urbaines du coIIe if Bruxellois, Design for
Everyone (D4E1

Joffrey Paillard

2024-05-31



Joffrey Paillard est docteur en ville et architecture (Université Paris Nanterre), membre du
Laboratoire Architecture/Anthropologie UMR LAVUE 7218, ENSA Paris la Villette, et chercheur en
design. Site internet personnel : cartographie « mobilier et design urbain hostile » :
https://urlz.fr/k28t

Résumé

En nous servant du travail d'installations urbaines du collectif Bruxellois Design for Everyone
(D4E1), que nous avons rencontré et interviewé dans le cadre de notre thése, nous aimerions
proposer une analyse et une lecture critique de I'espace public et du design urbain comme
spatialité et objet inhospitalier. L'intérét que nous portons a leur travail, initié en 2018, porte sur la
mobilisation du design, que nous aimerions comprendre comme agent critique et comme
possibilités d'actions « micropolitiques ». Leurs actions in situ peuvent s'apparenter a une
réhabilitation hospitaliere, artisanale et bricolée, d'une situation de design hostile : le design contre
le design.

Abstract

Using the urban installation work of the Brussels collective Design for Everyone (D4E1), whom we
met and interviewed as part of our thesis, we'd like to offer an analysis and critical reading of public
space and urban design as inhospitable spatiality and object. Our interest in their work, initiated in
2018, focuses on the mobilization of design, which we'd like to understand as a critical agent and
as possibilities for "micropolitical" actions. Their in-situ actions can be likened to a hospitable,
artisanal, DIY rehabilitation of a hostile design situation: design against design.

Introduction

Le 21 décembre 1996, au théatre des Amandiers a Nanterre, Jacques Derrida improvisait un
discours dans lequel il dénonce l'apparition et la constitution d'un « délit d'hospitalité », formulation
qui résonne comme un paradoxe ou un oxymore - tant sur le plan grammatical que sur le plan
humain - dont la finalité n'est autre que la répression, par la sanction pénale, d'un acte de
solidarité' et d'accueil envers d'autres étres humains en situation irréguliére :

« L'an dernier, je me rappelle un mauvais jour : j'avais eu comme le souffle coupé, un
haut-le-cceur en vérité, quand j'ai entendu pour la premiére fois, la comprenant a
peine, l'expression « délit d'hospitalité ». En fait, je ne suis pas sdr de l'avoir entendue,
car je me demande si quelqu'un n'a jamais pu la prononcer et la prendre dans sa
bouche, cette expression venimeuse, non, je ne l'ai pas entendue, et je peux a peine
la répéter, je l'ai lue sans voix, dans un texte officiel. Il s'agissait d'une loi permettant
de poursuivre, voire d'emprisonner, ceux qui hébergent et aident des étrangers en
situation jugée illégale. Ce « délit d'hospitalité » (je me demande encore qui a pu oser
associer ces mots) est passible d'emprisonnement. Que devient un pays, on se le
demande, que devient une culture, que devient une langue quand on peut y parler de
« délit d'hospitalité », quand I'hospitalité peut devenir, aux yeux de la loi et de ses
représentants, un crime’ ? »

Bient6t trente ans que le philosophe a prononcé ces mots, et I'hospitalité comme acte et geste
d'accueil tourné vers l'autre - I'étranger ou I'étrangére qu'on ne connait pas, celui ou celle dans la
nécessité ou le besoin - n'est toujours pas un droit acquis ni un devoir requis, mais une possibilité
de plus en plus incertaine et menacée’ et toujours plus empreinte de rejet et de mépris, d'exclusion
et de violence envers les plus démuni-es, précaires et fragiles souvent observé-es uniquement
comme des individus étranges ou alarmants. L'hospitalité se donne comme intrinséquement

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 2/20



contradictoire, et la raison a cela est qu'elle se construit sur sa propre opposition, une opposition
radicale entre /a loi de I'hospitalité (universelle, perpétuelle, inconditionnelle) telle que décrite par
Emmanuel Kant*, et les lois de I'hospitalité (procédurales, processuelles, conditionnelles)® telles
qu'analysées et théorisées, entre autres, par Jacques Derrida®, Emile Benveniste’ ou Anne
Gotman®.

Dans la cinquiéme séance de son séminaire - au titre évocateur, Pas d'hospitalité - Derrida disait :

« Tout se passe comme si I'hospitalité €tait impossible : comme si la loi de I'hospitalité
définissait cette impossibilité méme, comme si on ne pouvait que la transgresser,
comme si la loi de I'hospitalité absolue, inconditionnelle, hyperbolique, comme si
l'impératif catégorique de I'hospitalité commandait de transgresser toutes les lois de
I'hospitalité, a savoir les conditions, les normes, les droits et devoirs qui s'imposent
aux hotes et aux hétesses, a ceux ou a celles qui donnent comme a ceux ou a celles
qui regoivent l'accueil. Réciproquement, tout se passe comme si les lois de I'hospitalité
consistaient, en marquant des limites, des pouvoirs, des droits et des devoirs, a défier
et a transgresser la loi de I'hospitalité, celle qui commanderait d'offrir a I'arrivant un
accueil sans condition®. »

Si Derrida parle dans son discours d'une « antinomie de I'hospitalité », c'est pour insister sur le fait
que /a loi et les lois « distribuent différemment leur histoire et leur géographie anthropologique' ».
L'hospitalité se donne comme un geste a la fois spatial et un geste a la fois social, qui marque,
comme I'écrit la philosophe Manola Antonioli, « le double signe de l'invitation, donc de I'hospitalité
et de la responsabilité, au sens de "répondre de"'" ». Cette géographie si particuliere de
I'nospitalité se matérialise dans cette réponse qui sous-entend que I'hospitalité doit répondre a des
actes précis (des conduites et des comportements) de la part de I'accueilli-e, c'est-a-dire une
personne étrangére et/ou inconnue a l'accueillant-e. La psychanalyste Anne Dufourmantelle, dans
ses commentaires et analyses « didascaliques » du texte original de Derrida, écrit que ce geste
« dessine les contours d'une géographie - impossible, illicite - de la proximité. Une proximité qui ne
s'opposerait pas a un ailleurs venu du dehors la cerner, mais un "proche du proche", cet orbe
insoutenable de l'intimité qui s'effondre en haine'? ». Il semble alors se dessiner un rythme
organisationnel d'espacement et de répartition des corps entre les hétes (accueillant-es et
accueilli-es) selon une géographie précise, située et ordonnée qui orchestre et dicte la « bonne
distance » de l'autre tout en gardant une proximité relative.

Partons maintenant d'un simple constat : s'il existe un délit d'hospitalité, il n'existe a ce jour rien qui
s'apparenterait a un « délit d'inhospitalité », personne ne pourrait étre jugé-e coupable d'avoir été
inhospitalier-ere envers un tiers individu ; personne ne serait puni pour avoir refusé l'acces,
I'accueil ou I'nébergement d'un étre humain qu'il ou elle juge non recevable ou admissible « chez
soi ». Nous aimerions pour cet article nous intéresser tout particulierement a ce que nous
désignons comme une « inhospitalité de proximité » qui se manifeste dans les interstices de la
ville, dans les creux, les vides et les marges du systeme urbain et de I'espace public; une
« inhospitalité interstitielle urbaine » qui se matérialise par la présence de plus en plus fréquente,
banalisée, normalisée et justifiée de pics, de grilles, de pierres, d'installations végétalisées, voire
sous des formes plus esthétiques et « design'® » a travers le mobilier urbain, souvent qualifié
d'« anti-SDF », a l'image des bancs publics a « accoudoirs » ou des assises de plus en plus
individuelles ou individualisées. Cette production d'artefacts si singuliers nous préférons la
désigner, a la suite de notre travail de thése, de « dispositif de design urbain hostile'* », dont le but
principal est d'empécher l'installation des publics «indésirables » de I'espace public en rendant
impraticables ou inconfortables les plis de la ville : un design urbain inhospitalier en réponse a la
présence de corps a proximité ou a l'intérieur de spatialités non prévues a cet effet.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 3/20



F|gure 1. Installatlon mhoépltallere soue le porche d un |mmeuble a Duon Photo personnelle

« Répondre », explique Derrida, ne doit pas seulement se concevoir comme un acte positif,
altruiste et tourné vers l'autre, répondre peut étre un comportement rempli de violence et de
haine : « Mais le mot répondre est lourd de sens : il ne s'agit pas seulement d'échange, de
reconnaissance ou de respect de l'autre. L'injonction a répondre, ne 'oublions pas, peut-étre un
acte de violence extréme'® ». Effectivement, si répondre c'est donner suite a un événement, alors
le délit d'hospitalité tel qu'énoncé plus haut est bel et bien une réponse, une réponse punitive a un
probléme d'entraide et altruiste a la suite de déplacements et de flux migratoires. Derrida met en
garde contre cette injonction a répondre, comme appel a la responsabilité : « Ce systeme
d |njonct|on peut prétendre s'installer dans une eth|que de la responsabilité : tu dois répondre de

, de ton identité. Par conséquent, I'appel a la responsabilité peut aussi bien étre le
commencement de I'éthique que celui de la police et de l'autorité étatique. Il faut donc étre sans
cesse attentif & ces risques de perversion de la loi de responsabilité'® ». Ce que nous proposons
pour cet article c'est une réponse a la réponse, c'est de nous questionner sur cette « injonction a
répondre » qui peut tout aussi bien étre une manifestation de pouvoir que devenir un acte de
résistance. Si le « délit d'hospitalité » se veut une réponse de contréle sécuritaire contre celles et
ceux qui font preuve de solidarité envers celles et ceux qui en ont besoin, nous souhaitons ici nous
intéresser spécifiqguement & une tentative de réponse au « délit d'inhospitalité » matérialisé par les
dispositifs de design urbain hostile. Pour cela, nous proposons de nous appuyer sur le travail
d'installations urbaines du collectif Bruxellois Design for Everyone (D4E1) qui, depuis 2018, milite
et s'engage contre la multiplication et la profusion de ce design violent et méprisant, mais surtout
inhumain'’. Nous allons, pour cet article, tenter de lier design et hospitalité grace a la mobilisation
du bricolage en tant qu'activité de proximité politique constitutive du care comme philosophie
d'inspiration critique permettant de prendre soin de la vulnérabilité des étres dans la pensée
urbaine ; une certaine sobriété créatrice au service d'une vulnérabilité réinventée.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 4/20



1. Interstice et proximité : la manifestation de
I'inhospitalite

Nous l'aurons compris, ce jeu dialogique qui structure et conditionne tout régime d'accueil ou de
rejet demande premierement un lieu, comme géographie de l'in-hospitalité, et deuxiemement une
action, comme réponse in-hospitaliere. Lieu et action, géographie et réponse seront nos premiers
axes, ou filtres analytiques. Si chaque dispositif de design urbain hostile est unique, il y a pourtant
une caractéristique qui ne change guere, leur localisation. C'est pour cette raison qu'il est trés
important de mentionner le fait que le design urbain hostile comme stratégie d'éviction des plus
précaires de I'espace public ne peut et ne doit pas se résumer a leur typologie de dispositif (pics,
grilles, cailloux, installation végétalisée, etc.), ce qui minimiserait leur caractéere proprement violent,
mais demande une analyse située et toujours « en situation », car quand bien méme il existe
certaines séries, analogies ou ressemblances, il n'y a pourtant aucune proposition similaire a une
autre.

En réalité, c'est bien ce design urbain qui produit des situations inhospitalieres, c'est bien le design
urbain en tant que projet et projection qui nous met face a des situations qui « fabriquent » de
l'inhospitalité, selon un processus récurrent a toute situation, a savoir la volonté d'empécher
l'installation d'individu dans des endroits que I'on juge non prévus a cet effet par l'installation
d'objets urbains. L'objet devient dispositif de design urbain inhospitalier, voire résolument hostile,
en tant qu'il devient un obstacle a I'accueil plus ou moins temporaire d'un corps au sein d'une
spatialité ouverte et libre, que I'on vient fermer et contraindre. Pour cela, |a stratégie employée est
la méme, et consiste a placer un objet pensé et imaginé selon la situation pour restreindre l'accés
a un espace, souvent délaissé. Nous avons donc bien la un lieu qui se répéte (l'interstice, la
marge) et une action identique (obstruer, empécher) qui se matérialise par une géographie de
I'nospitalité annihilée par la présence d'objet urbain comme réponse aux possibles installations de
personnes. Ainsi, comme nous l'avons évoqué tres brievement en introduction, nous sommes en
présence d'un régime tres particulier d'inhospitalité, que nous désignons sous I'appellation
« inhospitalité de proximité » ou « inhospitalité interstitielle urbaine ». Cette dénomination nous est
apparue comme la plus a méme pour traduire et retranscrire deux caractéristiques fondamentales
a toute proposition de ce type : l'interstice comme micro spatialité résiduelle formée par
I'architecture, et la proximité comme distance géographique ordinaire et banale au sein de l'espace
public.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 5/20



Figure 2. Installation inhopitaliére dans chaque vide produit par l'architecture du batiment. Photo
personnelle prise a Paris.

2 : Design critique : contre-discours et
contre-Objet

Et c'est justement a ce niveau trés précis, en réponse aux situations d'inhospitalité, qu'intervient le
travail militant du collectif D4E1 qui va tenter de corriger et d'atténuer cette production
inhospitaliere de I'espace public interstitiel. D4E1 propose des situations qui fabriquent de
I'nospitalité en cela que les installations du collectif agissent comme des actions transformatrices
du lieu ou sont implantés les dispositifs de design urbain hostile. Les interventions du collectif se
calquent sur un principe similaire aux installations de design hostile, c'est-a-dire qu'elles tentent au
maximum de contrecarrer les possibilités d'entraves en empéchant le pouvoir de se manifester.
C'est un pouvoir militant qui se fonde sur un pouvoir biopolitique en utilisant les mémes méthodes,
les mémes procédures, les mémes instruments : le design par le design ; le design contre le
design. Ainsi, la ou est refusé un usage se conformant a une fonction unique, le collectif modifie
cette directive en proposant de nouvelles possibilités, nous permettant d'analyser, selon nous, le
travail du collectif sur deux niveaux :

Premiérement, D4E1 produit un contre-discours militant qui se base sur le discours premier du
pouvoir : quand l'un dit « tu ne t'allongeras pas », I'autre répond « tu pourras t'allonger », quand le
pouvoir dit « tu ne t'abriteras pas », la résistance rétorque « tu pourras trouver refuge ». Le collectif
modifie le discours, son interprétation et sa réception : d'un ordre et d'un discours normatif on
glisse vers des propositions d'usages et des possibilités de faire.

Deuxiemement, D4E1 produit un contre-objet critique qui se fonde sur I'objet premier pensé par le
pouvoir : le banc est la forme originelle et I'objet construit en sera sa contreforme. Le nouvel objet

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 6/20



n'a de sens et n'acquiert une réelle signification que dans sa confrontation a I'objet déja installé
dans l'espace public, il ne se concrétise et ne peut se concrétiser comme matérialité formelle et
d'usage que par sa mise en tension avec I'objet au coeur de la critique.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 7/20



Figures 3 et 4. Exemple d'avant/aprés intervention du collectif dans le métro de Bruxelles. Photos
envoyées par Laurent Toussaint et Charlotte Renouprez, fondateur et fondatrice de Design for
Everyone.

Finalement, nous pourrions comprendre les créations du collectif comme des non-objets, si I'on se
réfere a la définition de I'objet telle que donnée par Roland Barthes : « Communément, nous
définissons I'objet comme "quelque chose qui sert & quelque chose""® ». Or 1, on voit bien que ce
que produit et bricole le collectif, en amont de l'installation, ne sert a rien tant que cette matiéere
informelle et impropre n'est pas dans un rapport de force direct avec la forme et le propre, contre
lesquels elle doit lutter. Les non-objets proposés par le collectif ont une réalité pratique et critique
et ne deviennent objets que dans leur superposition avec I'objet premier : c'est dans l'assemblage
de l'un et de l'autre que se crée un troisieme résultat. Comme le souligne le philosophe Vincent
Beaubois, I'objet de design « ne fait sens que depuis une matérialité achevée, déja-/a'"° ». Nous
pourrions dire que D4E1 produit un design du vide, du négatif ; un design de la marge, de la lisiére
ou de l'interstice ; soit un design de proximité interstitiel : c'est un contre-objet qui produit un
contre-discours dans le sens d'un contre-pouvoir, un design artisanal contre un design industriel,
un design critique et de résistance en réponse a un design biopolitique et de pouvoir.

Il ne s'agit donc pas de créer de I'hospitalité a partir de rien, les actions du collectif n'ont pas
vocation a remplir les vides urbains par l'installation d'objets ni méme d'aménager les interstices
ou les espaces résiduels de I'espace public permettant un accueil moins austere. La politique
interventionniste de D4E1 est justement de partir d'une situation inhospitaliere produite par la
présence de dispositifs de design urbain hostile pour transformer cette méme situation en quelque
chose qui, si ce n'est plus accueillant, sera moins violent. Leurs actions peuvent se lire comme une
réponse et comme une responsabilité a répondre de, c'est un jeu d'équilibre et de maintien de
forces entre hospitalité et inhospitalité ou I'hospitalité de I'accueil se pense par le prisme de
I'nostilité du rejet. C'est en réponse a la violence de l'inhospitalité du design urbain que I'on peut
repenser de nouvelles formes d'hospitalité urbaine par la mobilisation d'une nouvelle typologie de

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 8/20



design urbain. On peut alors analyser leurs interventions comme des intrusions positives dans
I'espace public sous forme de situations qui tenteraient d'améliorer (de maniére éphémere et
provisoire) le quotidien des populations chassées et jugées indésirables ; ce sont des propositions
d'hospitalité comme modulation et variation a ce qui semble s'apparenter a une certaine forme de
care.

3 : Réparer les « défauts d'hospitalité » par la
mobilisation du care : prendre soin des corps
et des objets

La politologue Joan Tronto a beaucoup écrit sur la notion théorique de I'éthique du care,
participant a sa création et sa diffusion. Elle écrit :

« Plutét que de soumettre a discussion les multiples utilisations du terme de care
(« sollicitude/soin »), je proposerai cette definition élaborée par Berenice Fischer et
moi-méme : « Au niveau le plus général, nous suggérons que le care soit considéré
comme une activité générique qui comprend tout ce que nous faisons pour maintenir,
perpétuer et réparer notre "monde", en sorte que nous puissions y vivre aussi bien
que possible. Ce monde comprend nos corps, nous-mémes et notre environnement,
tous éléments que nous cherchons a relier en un réseau complexe, en soutien a la
vie »%. »

C'est donc un double rapport au care qui serait ici envisageable avec une attention portée sur la
vulnérabilité des personnes les plus fragiles et précaires et une attention qui a pour objectif de
«reparer » les défauts d'hospitalité de I'espace public. Nous proposons une orientation du care
selon deux voies jumelées, avec le corps humain d'un c6té, et le corps urbain de l'autre. A travers
la mobilisation du care, nous aimerions insister sur le soin a apporter a certains besoins primaires,
a commencer par celui du repos du corps et du corps en repos (I'immobilité, I'attente, le non-
mouvement). Il faut penser le design urbain comme une réponse d'hospitalité, de solidarité,
d'empathie, de sollicitude et de tolérance, comme une valeur de reconnaissance®' de l'autre, de
I'altérité et de la différence (comme bien commun fondamental), et non comme un acte de mépris.
En ce sens, les interventions de D4E1 peuvent se concevoir comme une maniere de modifier le
message renvoyé par les objets urbains, de transformer leur réception comme signe et
signification. Penser le design comme production sémantique urbaine permet de donner a voir une
nouvelle image de la vie sociale® du design urbain, composée par l'objet et le message (n'oublions
pas que le design « désigne », qu'il est discours et signe, forme et signification).

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 9/20



s o 5 . Mty rat
Figure 5. Exemple d'avant/aprés intervention du collectif dans une rue de Bruxelles. Photos
envoyées par Laurent Toussaint et Charlotte Renouprez, fondateur et fondatrice de Design for

Everyone.

Pour imaginer la possibilité de situations hospitalieres, il faut donc déja porter attention au design
urbain, il faut penser et envisager le message et la signification que tout objet renvoie a celles et
ceux qui se confrontent & lui. On a tendance a oublier que le design urbain est la prolongation de
I'espace public, et non de vulgaires objets disposés ici et la sans cohérence avec I'ensemble.
Chaque banc public doit se comprendre comme la possibilité d'un lieu d'accueil (qui peut aussi se
retourner en spatialité de rejet). Il y a donc un réel soin quotidien et permanent a apporter a la rue
comme lieux de socialité et de sociabilité. Cette proposition rejoint celle du géographe Michel
Lussault, qui écrit : « Le care spatial permet aussi d'insister sur I'importance de l'interdépendance
des humains et des non-humains, qui est au cceur de tout habitat et de toute habitation. Ainsi, on
change radicalement la maniére d'appréhender 'association des uns et des autres dans un
systeme de liens certes asymétriques, mais ou personne et rien ne peuvent étre traités a priori
comme un héte indésirable® ». Le design urbain comme possibilité réflexive pour « prendre soin »
des milieux de vie doit cesser d'étre dispositif sécuritaire pour devenir outil solidaire, il faut arréter
d'en faire un dess(e)in de contréle et de discipline, pour enfin le concevoir comme une possibilité
appropriative interstitielle et (vraiment) conviviale® : il ne s'agit pas de surveiller 'autre, mais bien
de veiller sur l'autre.

4 : Le «design de I'hospitalité » : un
laboratoire de recherche critique ?

En prenant comme point de départ et étude de cas les installations du collectif Bruxellois, nous
voulions engager une double réflexion sur le design urbain comme possibilité d'expérimentation et
sur I'espace public comme espace de (sur-)vie. Ce que nous trouvons intéressant, méme si nous
sommes conscients que cela n'est qu'un début, c'est que le travail militant de D4E1 permet un
regard « critique », comme défini par Michel Foucault, qui disait, lors d'une conférence : « Je dirai
que la critique, c'est le mouvement par lequel le sujet se donne le droit d'interroger la vérité sur ses

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 10/20



effets de pouvoir et le pouvoir sur ses discours de vérité [...]°° ». Dés lors, la critique peut se
comprendre, elle aussi, comme une réponse, comme l'action de répondre et comme une mise en
mouvement intellectuelle, militante et politique. Il faudrait alors concevoir le design urbain comme
une proposition critique nous permettant de repenser de grands concepts théoriques (ici
I'nospitalité) a I'échelle des petites expériences pratiques (I'expérimentation et le bricolage). Nous
proposons alors d'introduire la pensée d'un « design urbain critique », qui doit dépasser sa seule
« fonction utilitaire » ou son seul «usage fonctionnel » pour enfin s'ouvrir a des potentialités
nouvelles et encore inexplorées.

Pour cela, il est intéressant de revenir sur la notion de care, de montrer ses limites pour tenter de
les dépasser. En effet, un point qui nous parait important est que d'aprés Tronto, le care n'est pas
une activité créatrice, le care n'a pas vocation a créer ni a produire. Elle écrit elle-méme les limites
d'une telle démarche :

« L'un des moyens nous permettant de commencer a comprendre les limites du care
consiste a noter ce qu'il n'est pas. Parmi les activites de la vie qui d'une maniere
générale ne relévent pas du care, nous pouvons probablement inclure ce qui suit : la
recherche du plaisir, I'activité créatrice, la production, la destruction. Jouer, accomplir
un désir, mettre sur le marché un nouveau produit ou créer une ceuvre d'art ne reléve
pas du care®. »

Si le care est donc une premiere approche tres intéressante et féconde comme « processus actif
[qui] comporte quatre phases, analytiguement distinctes, mais intimement liées [...] : se soucier de
(caring about) ; se charger de (taking care of) ; accorder des soins (care giving) ; recevoir des soins
(care receiving)?’ », il ne peut pourtant se suffire & lui-méme. En effet, Tronto explique que l'activité
créatrice n'est pas une formalité du care. Or, pour notre part, nous soutenons que le
renouvellement de I'habitabilité doit passer par un régime créatif. Il nous faudrait dés lors trouver
une autre piste. C'est pour cette raison que nous nous tournons vers I'hospitalité et la proposons
comme champs d'action et laboratoire de recherche critique. Ce que nous suggérons c'est donc
moins un design hospitalier, qu'un « design de I'hospitalité » ; un design comme forme et activité
créatrice. Chercher I'hospitalité selon ce schéme, c'est pour nous l'occasion de dire et d'affirmer
qu'elle n'est pas « quelque chose » qui se donne comme ¢a, elle n'a pas de méthodes, de régles
ou de protocoles ; elle ne suit pas de procédures strictes et applicables partout, tout le temps de la
méme maniére. C'est une expérience, une trajectoire, une virtualité, qui ne peut s'appliquer a la vie
tel un théoréme. Elle est autant singuliére qu'elle est plurielle, concrétisable qu'inatteignable,
fragile que possible. Donc, sans exclure le care de notre proposition, il nous semble judicieux de
l'augmenter par une politique créatrice de I'hospitalité en situation a travers le design urbain : une
écologie politique de I'hospitalité ?

5 : Accueillir la vulnérabilité dans lI'espace
public : une habitabilite réinventee

Si les quelques considérations précédentes nous raméenent naturellement a la notion de design,
nous aimerions, en ce qui nous concerne, préciser un point important. Effectivement, si le design,
tout comme I'architecture, a trouvé pleinement sa place en tant que discipline et champ de
recherche, aussi bien théorique que pratique, il nous semble pourtant que le design urbain a
encore du mal a se faire un nom, en France tout du moins. Pourtant, nous sommes convaincus
que cette discipline est une voie possible et extrémement riche pour questionner la notion
d'habitabilité a différentes échelles. Nous comprenons le design urbain (ou design de
I'environnement ou de la médiance) comme un champ de recherche situé et ouvert, a la frontiere
entre études sur le design et études sur la ville aux potentialités immenses, mais encore trop peu
exploitées. Ce champ d'action et de recherche ferait la jonction entre la micro échelle du corps et
la macro échelle de la ville ; entre une attention micro située sur les besoins physiques et des
questionnements macro situés sur I'environnement urbain et le milieu de vie comme écosystéme

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 11/20



complexe et relationnel en perpétuel mouvement.

Pour expliciter ce point, nous aimerions mettre en tension deux citations. La premiére du designer
Victor Papanek, la seconde de I'anthropologue Tim Ingold :

« Le but final du design est de transformer I'environnement et les outils de 'homme et,
par extension, 'hnomme lui-méme®®. »

« Si le design a échoué - et échoué d'une fagon aussi spectaculaire - a faire que toute
chose soit pour le mieux, faudrait-il conclure que son véritable objectif est l'inverse :
placer des obstacles sur notre chemin pour nous contraindre a redoubler d'habileté et
d'ingéniosité pour réussir a les franchir ? Il se pourrait que le design, loin de fournir des
solutions précises dans notre vie quotidienne, se contente plutét de déterminer les
régles du jeu. [...] Tout objet de design tend un piége en présentant un probleme sous
la forme de ce qui apparait étre sa solution”. »

Poser la question du design urbain revient a s'attaquer de front a la problématique de I'espace
public et poser inlassablement la méme question : quel(s) espace(s) pour quel(s) public(s) ? Si
cette question n'a théoriquement aucun sens, tout un chacun-e sait malheureusement que dans la
pratique elle est, et reste d'une importance capitale tant I'acces a cet espace est encore trop
souvent une réalité fictive et refusée pour certain-es. |l est alors fondamental de se poser la
question de la fonction, voire pour étre plus exacte, des fonctions du design urbain dans
I'aménagement de ces multiples et diverses spatialités. Par exemple, qu'est-ce qu'un banc public ?
A quoi sert réellement un banc public ? Egalement, qui fait usage des bancs ou assises
publiques ? Quelles pratiques y sont associées ? De quelle maniére rendre pratique - et praticable
- un banc public ?

Si un changement de paradigme nous semble nécessaire dans la conception du design urbain,
débutant une réflexion profonde sur de nouvelles formes d'habitabilité de la ville, il nous faut
encore en préciser quelques orientations possibles. L'une des premieres directives serait sans nul
doute de penser la vulnérabilité des étres et la fragilité des corps au sein d'un systéme urbain que
nous estimons de plus en plus inhospitalier. Pour cela, nous pensons que le design urbain doit se
concevoir comme une tentative visant a réparer - a prendre soin - et améliorer I'espace public,
social et relationnel de la ville pour aider les plus vulnérables en proposant des temps, des lieux,
des occasions, des trajectoires, qui prennent en compte la diversité des vies et des parcours de
vie. Dans cette perspective, les objets de design urbain deviennent de nouveaux « lieux
d'accueil », ce sont de nouveaux territoires accueillants qui doivent permettre une prise en charge
des corps. Il faut penser a un design qui invite a s'asseoir, prendre le temps, regarder, profiter,
échanger, se reposer, mais aussi, et surtout faire I'expérience de l'altérité. C'est un design qui
accueille et permet de se demander : quelle place est accordée aux corps fatigués, éreintés,
meurtris, abimés, brutalisés ? Comment améliorer les conditions de vie fragilisées des personnes
vulnérables ? Et surtout, comment penser la vulnérabilité par le prisme du design ?

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 12/20



e .
Figures 6 et 7. Exemple d'avant/aprés intervention du collectif

a un arrét de transports en commun
a Lyon. Photos envoyées par Laurent Toussaint et Charlotte Renouprez, fondateur et fondatrice de
Design for Everyone)

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174

13/20



6 : Désapprendre le design : le bricolatge
comme activité créatrice critique, politique et
ecologique

Pour cela, nous proposons de réfléchir et d'initier une réflexion sur ce qui semble étre une échelle
de I'nospitalité. Ce que nous aimerions soumettre, c'est de penser I'hospitalité non pas - seulement
- comme une entité globale (globalisante), mais de I'imaginer sous une forme locale, mineure,
interstitielle, plurielle, a I'échelle du corps et des corps. Les actions in situ de D4E1 peuvent
s'apparenter a des réhabilitations hospitaliéres, artisanales et bricolées, de situations de design
hostile. Si elles ne sont évidemment pas la solution, elles ont au moins le mérite d'engager une
réflexion critique sur le design urbain, sur les conditions d'« accueil » des personnes sans-domicile,
sur le traitement des personnes vulnérables et de maniére plus générale sur I'espace public et la
ville comme milieu et environnement de I'habitat et de I'habiter. On ne peut pas initier un chantier
théorique et pratique sur I'habitabilité de la ville - et du Monde - comme « notre » lieu d'habitation
sans prendre en compte foutes les vies, a commencer par les plus fragiles, toutes celles et tous
ceux qui n'ont pas de « chez-soi a soi », toutes ces subjectivités sans domicile, sans logis, sans
territoire d'accueil a qui I'on refuse, nie ou méprise I'nospitalité ; tous ces étres dont l'existence est
bafouée et insultée.

Il est nécessaire de (re)politiser le design et de politiser le design urbain : le penser comme des
zones d'autonomies temporaires® individuelles et collectives, comme des possibilités d'actions
« micropolitiques®' ». Les propositions de D4E1 sont, aprés tout, des dispositifs « bricolés », que
I'on peut facilement assimiler a la philosophie du Do-It-Yourself et du low-tech. Mobiliser le
bricolage comme activité politique et (esth)ét(h)ique du faire, comme possibilité d'agir et d'action
sur et dans son environnement permet de revenir sur la célébre distinction proposée par
I'anthropologue Claude Lévi-Strauss dans La pensée sauvage, entre le bricoleur et I'ingénieur, qui
écrivait :

« Le bricoleur est apte a exécuter un grand nombre de taches diversifiees ; mais a la
différence de l'ingénieur, il ne subordonne pas chacune d'elles a I'obtention de
matiéres premiéres et d'outils, congus et procurés a la mesure de son projet : son
univers instrumental est clos, et la régle de son jeu est de toujours s'arranger avec les
« moyens du bord », c'est-a-dire un ensemble a chaque instant fini d'outils et de
matériaux, hétéroclites au surplus [...]. L'ingénieur cherche toujours a s'ouvrir un
passage et a se situer au-dela, tandis que le bricoleur, de gré ou de force, demeure en
decga, ce qui est une autre fagon de dire que le premier opére au moyen de concepts,
le second au moyen de signes®. »

Des lors, il s'agit moins de comprendre, par exemple, le banc public comme objet prédéterminé et
abouti résultat d'un travail de design urbain a I'image d'un concept fermé que comme possibilité
indéfinie et infinie d'hospitalité en tant que signe ouvert qui renvoie l'image d'un objet d'accueil et
de solidarité. Il ne s'agit dés lors pas tant de s'attarder sur le signifiant (I'objet banc) que de
prendre soin du signifié (I'image symbolique que renvoie la catégorie banc). Nous pourrions dire
que la finalité de ce champ et laboratoire d'expérimentation serait de « désapprendre le design »
comme discipline stricte telle que nous la connaissons actuellement pour nous permettre d'aller
explorer, expérimenter, bricoler des chemins créatifs encore inconnus ou moins valorisés.

Ce «design du peu® » comme apport critique et action micropolitique nous permet de proposer
une lecture du bricolage comme activité manuelle politique, militante et engagée, mais surtout
comme renouvellement a plus long terme, du design urbain qui ne vise aucunement l'universel,
mais opererait « en situation ». Cette derniére ouverture nous permet finalement d'interroger I'acte
créatif et I'activité fabricante selon des situations concretes d'hospitalité, rendues possibles par
I'engagement du collectif et la sobriété de leurs interventions dans l'espace public : « Pas plus que
le bricoleur, mis en présence d'une tache donnée il ne peut faire n'importe quoi; lui aussi devra

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 14/20



commencer par inventorier un ensemble prédéterminé de connaissances théoriques et pratiques,
de moyens techniques, qui restreignent les solutions possibles.* » Le bricolage est donc aussi une
activité rigoureuse qui demande des savoirs et des savoir-faire (a I'image de l'ingénierie), mais
c'est aussi et surtout une activité créatrice qui demande du temps et du soin, un soin apporté aux
choses et au corps par un travail minutieux de la main et de I'outil selon un contexte précis et une
situation déterminée. En somme, il s'agit de questionner une certaine forme de sobriété mise au
service de I'hospitalité permettant de modifier le régime social et le cadre symbolique des
personnes «indésirables » de I'espace public en des personnes et des subjectivités fragiles et
vulnérables, par la mobilisation d'un design artisanal d'hospitalité contre un design industriel
hostile : un « design critique artisanal » qui opére dans le design, contre le design et comme
réponse a un design, qui vise a réparer les dommages infligés par le design.

Conclusion

L'intérét que nous portons au travail du collectif Design for Everyone se focalise sur la maniére
dont les membres ont décidé de détourner cette «injonction a répondre » telle qu'énoncée par
Derrida, ou la violence de I'objet n'appelle pas une réponse violente (par dégradation ou
destruction du mobilier), mais une réponse intelligente (comme nous l'avons vu avec le
détournement d'usage et l'augmentation de pratiques). En effet, répondre par la violence de
I'action face a la violence de I'hnumiliation et du mépris générés par ce design serait inutile et ne
ferait que supprimer le dispositif de I'espace public, ce qui reviendrait également a le supprimer de
I'espace critique, médiatique, relationnel et social. Le collectif a choisi d'agir directement sur le
dispositif de design urbain hostile grace a une survalorisation de I'objet en question, par un subtil
jeu de sabotage du design grace a la mobilisation du design. Cette méthodologie de travail pose
une premiére question, en guise de conclusion, qui nous parait fondamentale : si comme nous
pouvons le lire parfois, le design a toujours eu pour but et finalité d'améliorer I'habitabilité du
monde, alors il faut se demander a qui profite cette fameuse « habitabilité », mais surtout de quelle
maniére comprendre les dispositifs de design urbain hostile dans la production d'un espace
habitable, et de quelle maniére cette typologie trés particuliere de design participe a I'habitabilité
du monde ? Rendre le monde habitable (pour les un-es ou le plus grand nombre) doit-il passer
nécessairement et systématiquement par le rendre moins habitable, voire inhabitable pour
d'autres, en nombre restreint ou minoritaire ?

En intervenant librement sur le design existant au sein de I'espace public, D4E1 transforme le
mode d'existence de ces objets urbains, le collectif transforme leur signification, leur sens et leur
signe : d'objets hostiles ils permutent en spatialités d'accueil temporaire. Leurs actions permettent
de reconnaitre que la rue et I'espace public « accueillent » une multitude de vies précaires et
fragiles tout en débutant la possibilité d'une « déprécarisation » des personnes démunies de
I'espace public en prenant en compte autant que possible les publics les plus marginalisés,
invisibilisés, délégitimisés, subalternisés™.

Nous l'avons vu, ce jeu de proche et de lointain comme gage et signe de respect semble
nécessaire pour que la présence des un-es ne soit pas percue et appréhendée comme une
menace et donc une présence non désirée - indésirable - dans un trop proche devenu dangereux
et propice a un certain régime d'insécurité, pour les autres. L'hospitalité pourrait alors se
comprendre comme une réponse positive a un corps distancié, a celui ou celle qui garde la
distance adéquate (de sécurité) dans cette ritualisation de distanciation avec l'autre, I'h6te
accueilli-e (ou en cours d'accueil a qui I'on souhaite la bienvenue). On assiste a ce que l'on
pourrait nommer une distribution différenciée des corps en fonction de quel régime d'hospitalité on
a affaire : d'un c6té, une promiscuité et un partage de I'espace, accepté par une hospitalité
accordée, et d'un autre c6té, un éloignement, une distanciation, voire une séparation stricte,
devenue obligatoire, permettant de garantir une certaine cohésion sociale au sein d'un groupe déja
constitué par non-don d'hospitalité.

Donner I'nospitalité agirait dés lors comme une sélection a I'entrée (aux portes, aux seuils, aux
frontiéres, aux marges entre deux spatialités, localités, zones ou territoires), c'est une procédure

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 15/20



d'ouverture et de fermeture sélective ; c'est, finalement, un dispositif de pouvoir qui donne le
pouvoir de choisir qui I'on veut et accepte « chez soi », et qui I'on refuse et laisse « chez eux » ou
« chez elles ». Le probleme majeur, comme I'explique la philosophe Magali Bessone, provient de
« la représentation domestique du territoire national®® » qui suppose et induit justement des critéres
de familiarité, d'amitié partagée, sélectionnée et connue avant méme d'accueillir et d'« ouvrir sa
porte » a l'autre, car finalement, c'est sur une base «identitaire » que l'accueil se fait.
Conceptualisée de la sorte, I'nospitalité des un-es ne pourrait se faire qu'avec l'inhospitalité des
autres. Etre inhospitalier-ere serait la face obligatoire a quiconque souhaite étre hospitalier-ére :
l'inclusion et I'exclusion, I'accueil et le rejet semblent inhérents et constitutifs de toute volonté
d'hospitalité. Penser le territoire d'accueil comme « notre » maison, comme « notre » chez nous
demande donc de le protéger, de le défendre et de le sécuriser contre les possibles dérives,
nuisances, dangers qui peuvent et semblent provenir de I'extérieur du territoire, mais aussi, et
surtout de l'intérieur du foyer, de la cité, des membres que I'on a plus ou moins (déja et bien)
accepté-es. Or, on voit bien que de déterminer des critéres de proximité et de sélection dans
I'accueil c'est déja faire un premier tri et rendre I'hospitalité discriminatoire, ouvrant la possibilité a
certain-es, mais pas a tous-tes, de bénéficier du droit moral et éthique d'assistance, ceuvrant a
laisser de cbté, voire a rejeter ou exclure celles et ceux qui n'auraient pas ou peu de proximité
avec les criteres présélectifs d'identité. Pour remédier a cela, il faudrait alors cesser de concevoir
le pays et le territoire d'accueil comme un espace privé, comme l'espace domestique de notre
« chez-soi », comme le foyer ou le logis :

« [...] c'est en se débarrassant de l'illusion que le pays est comme une maison ou les
propriétaires accueilleraient des visiteurs de passage et leur offrirait le gite et le
couvert. Des lors, ce qui demeure de la grille interprétative de I'hospitalité lorsque le
concept est utilisé pour dénoncer la « jungle » de Calais, les tentes du canal Saint-
Martin, les camps de Vintimille, c'est I'injonction a réduire l'inégalité de situation entre
les populations qui résident sur le territoire national ou européen, et celles,
vulnérables, en détresse, qui cherchent & y accéder”. »

Conceptualisée ainsi, I'nospitalité est intrinséquement et indubitablement géographique et donc
liée a l'espace : espace social, espace représentatif et de mise en scéne, espace des moeurs,
espace des normes et de bienséance, espace critique, public, politique et écologique, I'nospitalité
comme geste de réponse a besoin, pour exister et se formaliser, d'institutions telles que définies
par Emile Benveniste « & entendre ici en un sens étendu : non seulement les institutions
classiques du droit, du gouvernement, de la religion, mais aussi celles, moins apparentes, qui se
dessinent dans les techniques, les modes de vie, les rapports sociaux, les procés de parole et de
pensés® ». L'interstice urbain comme spatialité et localité résiduelle de I'espace public est souvent
- pour ne pas dire toujours - pensé et envisagé comme un espace pouvant potentiellement
accueillir une activité nuisible, illégale, dangereuse, et/ou des personnes dont on ne souhaite pas
la présence. Le pouvoir, comme réponse inhospitaliére, va s'atteler a boucher, obstruer, occuper,
fermer, combler I'espace public et les possibilités de spatialités laissées libres aux usages et aux
pratiques. Pourtant, il est bon et nécessaire de se souvenir que si certaines marges urbaines sont
pressenties et toujours-déja envisagées comme des espaces résiduels et sans qualité
(esthétiques, foncieres, sociales), elles sont pourtant essentielles a tout un pan de la société ; un
inframonde précaire, fragile et vulnérable qui tente de vivre - ou de survivre - au sein de la « ville
hostile ». Ces micro-espaces sont parfois la seule possibilité d'un abri, c'est pour cela que nous
insistons pour les considérer comme des « interstices-refuges » et des « interstices-ressources »,
comme des temporalités et des spatialités temporaires d'autonomie et d'émancipation, mais
surtout de sécurité. Combler ces interstices par des dispositifs de design urbain hostile revient a
mettre en danger des étres humains et des vies humaines.

A travers cet article nous proposons, finalement, une relecture de I'hospitalité en nous demandant
a quelle condition il est possible de repenser la vulnérabilité de I'autre comme subjectivité fragile et
précaire au prisme de micro-interventions éphémeres ou de refonte du design urbain : I'hospitalité
ne doit pas se concevoir comme un pouvoir stratégique coercitif, mais comme un pouvoir tactique

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 16/20



émancipateur.

Bibliographie :
Antonioli Manola, « Hospitalité et cosmopolitisme », Chiméres, 2020/1 (N° 96), p. 115-126.
Barthes Roland, L'aventure sémiologique, Paris, Editions du Seuil, 1985.

Beaubois Vincent, La zone obscure. Vers une pensée mineure du design, Dijon, Editions Les
presses du réel, 2022.

Benveniste Emile, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, 1. économie, parente,
sociéte, Paris, Les Editions de Minuit, 1969.

Bessone Magali, « Hospitalité », Didier Fassin (Dir.), La société qui vient, Paris, Editions du Seuil,
2022, p. 1053 a 1068.

Bey Hakim, TAZ -- Zone autonome temporaire, Paris, Editions de I'Eclat, 1997.
Deleuze Gilles et Guattari Félix, Mille Plateaux, Paris, Editions de Minuit, 1980.
Derrida Jacques, Hospitalité, Volume 1, Séminaire (1995-1996), Paris, Editions du Seuil, 2021.
Derrida Jacques, Hospitalité, Volume 2, Séminaire (1996-1997), Paris, Editions du Seuil, 2022.

Derrida Jacques, « Responsabilité et hospitalité », Mohammed Seffahi (Dir.), Manifeste pour
I'hospitalité, Autour de Jacques Derrida, Grigny, Editions Paroles d'Aube, 1999.

Derrida Jacques, « Quand j'ai entendu I'expression "délit d'hospitalité"... », Article extrait du Plein
droit n° 34, avril 1997, « Zéro or not zéro ? », Groupe d'information et de soutien des immigré-e-s --
Gisti.

Dufourmantelle Anne invite Jacques Derrida a répondre, De ['hospitalité, Paris, Editions Calmann-
Levy, 1997.

Foucault Michel, « Qu'est-ce que la critique ? Critique et Aufklarung », Bulletin de la société
francgaise de philosophie, 84éme année, n° 2, avril-juin 1990.

Fraser Nancy, « Repenser la sphére publique : une contribution a la critique de la démocratie telle
qu'elle existe réellement », extrait de Habermas and the Public Sphere, sous la direction de Craig
Calhoun, Cambridge, MIT Press, 1992, p. 109-142.

Gotman Anne, Le sens de I'hospitalité, essai sur les fondements sociaux de I'accueil de l'autre,
Paris, Editions Presses Universitaires de France, 2001.

Honneth Axel, La lutte pour la reconnaissance, Paris, Editions Folio, 2013.
lllich Ivan, La convivialité, Paris, Editions du Seuil, 1973.

Ingold Tim, Faire. Anthropologie, archéologie, art et architecture, Belleveaux, Editions Dehors,
2019.

Kant Emmanuel, Essai philosophique sur la paix perpétuelle, Paris, G.Fischbacher Libraire-
Editeur, 1880.

Lévi-strauss Claude, La pensée sauvage, Paris, Editions Plon, 1960.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 17/20



Lussault Michel, « Le care spatial pour un monde vulnérable », (Dir.) Cynthia Fleury et Antoine
Fenoglio, Ethique et design. Pour un climat de soin, Paris, Presses Universitaire de France, 2024.

Malaurie Christian, « LE PEU DES PAS DU POSSIBLE. Le travail collaboratif du collectif LPP »,
Sophie Fétro (dir.), Les Arts de faire : Acte 2 - Design du peu, pratiques ordinaires, Revue Design
Arts Medias, 12/2021.

Mareis Claudia, Théories du design, une introduction, Dijon, Editions Les presses du réel, 2023.
Paillard Joffrey, Dispositifs spatiaux de la « ville hostile » et tactiques de résistance urbaine :
marges, situations, interstices, thése de doctorat en Architecture et Ville, soutenue le 14 décembre

2023, Université Paris Nanterre, ENSA-Paris la Villette.

Papanek Victor, Design pour un monde réel. Ecologie humaine et changement social, Dijon, Les
presses du réel, 2021.

Tronto Joan, « Du care », Revue du Mauss, n° 32, (2008/2), p. 243-265.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 18/20



1. Aussi appelé « délit de solidarité » cette infraction n'a pourtant « pas d'existence juridique.
L'expression est apparue en 1995, a l'initiative du Groupe d'information et de soutien des
immigrés (GISTI). Elle désigne le risque pour les militants des associations d'aide aux
immigrés ou pour les particuliers de se voir mis en examen et condamnés pour aide au
séjour irrégulier, au méme titre que les organisateurs de filieres d'immigration clandestine
[et] prévoit que toute personne qui aura, par aide directe ou indirecte, facilité ou tenté de
faciliter \N'entrée, la circulation ou le séjour irréguliers d\'un étranger en France sera punie
d\'un emprisonnement de cing ans et d\'une amende de 30 000 euros »,
https://www.vie-publique.fr/eclairage/18715-du-delit-de-solidarite-au-principe-de-fraternite-I
ois-et-controverses

2. Jacques Derrida, « Quand j'ai entendu I'expression "délit d'hospitalité"... », Article extrait du
Plein droit n° 34, avril 1997, « Zéro or not zéro ? », Groupe d'information et de soutien des
immigré-e-s - Gisti, [en ligne] http://www.gisti.org/spip.php?article3736, consulté le 31
janvier 2024.

3. Pensons par exemple a la Loi immigration pour contrdler, réguler et durcir I'immigration en
France.

4. Emmanuel Kant, Essai philosophique sur la paix perpétuelle, Paris, G.Fischbacher Libraire-
Editeur, 1880.

5. Jacques Derrida écrit : « [...] chaque fois que nous avions affaire a cette opposition ou cette
différence sans opposition entre, d'une part, un devoir d'hospitalité inconditionnelle, voire
une hospitalité infinie, pure, spontanée, donatrice et absolue, sans méme un devoir ou une
dette, et d'autre part, une hospitalité¢ conditionnelle, réglée, limitée, controlée par un droit et
une politique », Hospitalité, Volume 2, Séminaire (1996-1997), Paris, Editions du Seuil,
2022, p. 23.

6. Jacques Derrida, Hospitalité, Volume 1, Séminaire (1995-1996), Paris, Editions du Seuil,
2021.

7. Emile Benveniste, L;a vocabulaire des institutions indo-européennes, 1. économie, parente,
sociéte, Paris, Les Editions de Minuit, 1969.

8. Anne Gotman, Le sens de I'hospitalité, essai sur les fondements sociaux de l'accueil de
l'autre, Paris, Editions Presses Universitaires de France, 2001.

9. Jacques Derrida, Hospitalite, vol.1, op.cit., p. 71.

10. Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida a répondre, De I'hospitalite, Paris, Editions
Calmann-Levy, 1997, p. 73.

11. Manola Antonioli, « Hospitalité et cosmopolitisme », Chiméres, 2020/1 (N° 96), p. 115-126,
p. 116.

12. Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida a répondre, De l'hospitalite, op.cit., p. 11-12.

13. Nous employons volontairement le terme « design » comme adjectif pour insister sur cette
déformation linguistique et sémantique, particularité francaise, qui utilise ce mot comme
synonyme de beau, contemporain, cher, distingué, tendance, moderne, luxueux, de
marque, voire loufoque, excentrique, ostentatoire. Le substantif « design » transformé en
adjectif, devient également un argument de vente et de communication majeur.

14. Joffrey Paillard, Dispositifs spatiaux de la « ville hostile » et tactiques de résistance
urbaine : marges, situations, interstices, these de doctorat en Architecture et Ville,
soutenue le 14 décembre 2023, Université Paris Nanterre, ENSA-Paris la Villette.

15. Jacques Derrida, « Responsabilité et hospitalité », (Dir.) Mohammed Seffahi, Manifeste
pour I'hospitalité, Autour de Jacques Derrida, Grigny, Editions Paroles d'Aube, 1999, p.
111.

16. Ibid.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 19/20



17.

18.
19.

20.
21.
22.

23.

24.
25.

26.
27.
28.

29.

30.
31.
32.
33.

34.
35.

36.

37.
38.

Nous nous concentrerons, pour cet article, uniquement sur le design urbain comme
dispositif d'exclusion et d'invisibilisation. Toutefois, il est trés important de mentionner le fait
gu'en plus de cette stratégie de « chasse » aux indésirables de I'espace public, d'autres
dispositifs existent, a I'image des arrétés anti-mendicités ou des événements festifs, qui se
multiplient surtout I'été (pensons par exemple au « nettoyage » des rues de Paris a
I'approche des JO2024). La volonté premiére de ces procédés d'éviction est de permettre
I'utilisation et I'occupation de I'espace public par des publics présélectionnés selon des
pratiques, des habitudes et des comportements précis, permettant d'empécher presque

« naturellement » d'autres publics a en faire usage.

Roland Barthes, L'aventure sémiologique, Paris, Editions du Seuil, 1985, p. 251.

Vincent Beaubois, La zone obscure. Vers une pensée mineure du design, Paris, Editions
Les presses du réel, 2022, p. 111.

Joan Tronto, « Du care », Revue du Mauss, n°32, (2008/2), p. 243-265, p. 243.
Axel Honneth, La lutte pour le reconnaissance, Paris, Editions Folio, 2013.

Claudia Mareis, Théories du design, une introduction, Dijon, Editions Les presses du réel,
2023, et plus particulierement le chapitre. 4 « La signification des produits du design », p.
127-180.

Michel Lussault, « Le care spatial pour un monde vulnérable », (Dir.) Cynthia Fleury et
Antoine Feneglio, Ethique et design. Pour un climat de soin, Paris, Presses Universitaire de
France, 2024, p. 125.

Ivan lllich, La convivialité, Paris, Editions du Seuil, 1973.

Michel Foucault, « Qu'est-ce que la critique ? Critique et Aufklarung », Bulletin de la société
francgaise de philosophie, 84"eéme” année, n°2, Avril-Juin 1990, [en ligne],
https://vacarme.org/article1388.html, consulté le 10 février 2024.

Joan Tronto, « Du care », Revue du Mauss, op.cit., p. 246.
Ibid., p. 248-250.

Victor Papanek, Design pour un monde réel. Ecologie humaine et changement social,
Dijon, Les presses du réel, 2021, p. 63.

Tim Ingold, Faire. Anthropologie, archéologie, art et architecture, Belleveaux, Editions
Dehors, 2019, p. 141-142.

Hakim Bey, TAZ -- Zone autonome temporaire, Paris, Editions de I'Eclat, 1997.
Gilles Deleuze et Félix Guattari, Mille Plateaux, Paris, Editions de Minuit, 1980.
Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris, Editions Plon, 1960, p. 27, puis p. 30.

Christian Malaurie, « LE PEU DES PAS DU POSSIBLE. Le travail collaboratif du collectif
LPP », dans Sophie Fétro (dir.), Les Arts de faire : Acte 2 - Design du peu, pratiques
ordinaires, Revue Design Arts Medias, 12/2021.

Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, op.cit., p. 29.

Nous faisons ici références a la notion de « publics subalternes » telle que théorisée par la
philosophe Nancy Fraser, « Repenser la sphére publique : une contribution a la critique de
la démocratie telle qu'elle existe réellement », extrait de Habermas and the Public Sphere,
sous la direction de Craig Calhoun, Cambridge, MIT Press, 1992, p. 109-142.

Magali Bessone, « Hospitalité », Didier Fassin (Dir.), La société qui vient, Paris, Editions du
Seuil, 2022, p. 1053 a 1068, p. 1062.

Ibid.

Emile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, 1. économie, parente,
societe, op.cit., p. 9.

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 21:42:23, depuis le 216.73.216.174 20/20



