Design
Arts
Medias

Conversation avec Ludovic Duhem
Catherine Chomarat-Ruiz

2025-06-30



L'entretien qui suit s'est déroulé sous forme d'échange de courriels. Ludovic Duhem est philosophe
de formation et plasticien, spécialiste du design écosocial. Il enseigne a la Haute école des arts du
Rhin (Strasbourg), poursuit ces travaux de recherche sur le design aux prises avec les territoires,
tout en ne délaissant pas ses activités de création.

Le 24 janv. 2025 a 11:03, Catherine Chomarat-Ruiz a écrit :

Cher Ludovic,

Tout d'abord merci de m’accorder de ton temps pour réaliser notre enquéte sur le design et ses
pratiques. Notre conversation, qui va plus précisément porter sur le design et les communs,
comporte quatre volets. Le premier vise a te présenter a nos lecteurs. Pourrais-tu tout d’abord dire
quelques mots sur ta formation et sur le type de structure (université, école, entreprise...) dans
laquelle tu travailles actuellement ?

Merci !

Catherine

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 2/14



Le 24 Janvier a 19:27, Ludovic Duhem a répondu :
La conversation commence donc !
Pour répondre a la question 1, voici ce que je peux dire :

Ma formation est en quelque sorte un enchainement d'accidents ou de bifurcations. Dans le sens
ou un accident est ce qui arrive, ce qui surprend, ce qui perturbe le plan; mais c'est aussi ce qui
révele, ce qui compléte, ce qui ouvre a l'inattendu sans lequel l'individuation s'arréte. Plus
concrétement, je suis devenu artiste puis philosophe sans avoir décidé de I'étre, c'est-a-dire sans
avoir programmé de rentrer dans un parcours défini. Je voulais devenir biologiste marin spécialiste
de la vie des grandes profondeurs. Mes résultats en mathématiques et en physique n'étaient pas
suffisants de mon point de vue pour devenir chercheur malgré ma passion pour la biologie. J'ai
décidé de partir dans une formation courte en BTS de Communication des entreprises au Lycée
Gaston Berger de Lille (1998), puis j'ai prolongé par une Maitrise de Marketing Communication
Culture a I'l|AE de Lille (2000). Aprés une prise de conscience des enjeux politiques de la publicité
de l'intérieur quant au contréle des esprits, je suis parti en Arts Plastiques a I'Université de Lille 3
car j'avais une pratique artistique depuis quelques années et je voulais travailler sur une question :
le rythme. J'ai donc soutenu un mémoire de Maitrise sur le rythme dans la peinture (en 2002) ou la
philosophie jouait un réle décisif (j'avais suivi en parallele des cours de philosophie en auditeur
libre). Mon directeur de mémoire, Gérard Briche, m'a proposé de soutenir ma candidature au
département de philosophie. J'ai intégré ce département en DEA (en 2003) ou j'ai écrit un mémoire
sur le rythme dans la peinture de Simon Hantai (sous la direction de Catherine Kintzler) dans
lequel la philosophie de l'individuation et des techniques de Simondon avait une grande place. J'ai
poursuivi par une thése (en 2004) sur la création dans la philosophie de Simondon (c'était la
premiere sur ce sujet a I'époque en 2008, sous la direction de Catherine Kintzler). Aprés ma these,
j'ai voulu intégrer I'enseignement artistique, pour étre au plus prés des questions de création. J'ai
d'abord enseigné la philosophie de I'art et du design a I'ESAD d'Orléans (en 2011) puis a
I'ESAD de Valenciennes (en 2012) ou la question du design social puis écosocial est devenue
centrale. Désormais, j'enseigne la philosophie de I'art & la Haute Ecole des Arts du Rhin a
Strasbourg depuis 2024.

Bon j'espere que ce n'est pas trop détaillé et trop long. Si cela est nécessaire, tu peux me donner
un nombre de mots ou de caractéres...

Bonne soirée,

Ludovic

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 314



Le 26 janvier a 20 :08, Catherine Chomarat-Ruiz a répondu

Cher Ludovic,

Merci pour ta réponse ! Je trouve intéressant ce parcours atypique qui, en abandonnant a regret
les fonds marins, évolue de la communication vers une forme d'engagement politique du design,

en passant par I'art et un intérét pour le rythme. Et donc non, je ne vais pas te limiter en nombre de
signes...

Au contraire, je voudrais juste, si c'est possible, que tu précises un point. Une fois a Valenciennes,
la question du design écosocial est devenue centrale, dis-tu. Mais comment le probleme des
communs a-t-il surgit en liaison avec le design ?

Bonne soirée a toi,

Catherine

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 4/14



Le 5 février, Ludovic Duhem a répondu :
Bonjour Catherine,
Pour répondre a ta deuxieme question, voici ce que je peux dire :

La question des communs s'est imposée au moment ou nous avons cherché un modéle
économique cohérent avec I'idée de design écosocial et ce qu'elle implique comme position a
I'égard de l'ordre établi et I'état de fait de notre époque. Nous voulions plus précisément proposer
autre chose qu'une simple position critique, frontale et totale, sans recherche d'une action sur la
situation ou plus généralement de transformation du monde. En clair, s'opposer au modéle
culturel, productif, économique dominant est une chose, mais proposer une alternative crédible en
est une autre. Et au sein de cette alternative, proposer a court ou moyen terme un modele
économique viable pour les étudiant-es que nous formons est un enjeu décisif et une
responsabilité pédagogique incontournable (méme si la place de I'économie dans les écoles d'art
et de design est quasi inexistante en France). Le design écosocial n'est pas une posture ni une
utopie. C'est une exigence critique et une pratique concréte située irréductible au design de charité
ou au travail bénévole (méme si une partie de I'activité peut y participer). En l'occurrence, nous
avions proposé a I'ESAD Valenciennes une journée d'étude intitulée « No tansition. Le design en
situation de crise » pour poser la question du modele économique qui pourrait correspondre au
design (éco)social. A tous les intervenant-es, nous avions posé la méme question, a savoir quel
était leur modele économique pour ne pas dépendre exclusivement du marché ou de I'Etat. Une
voie possible était celle de I'économie sociale et solidaire. Cette voie est intéressante mais elle
recouvre un large spectre entre les deux limites que sont le marché et I'Etat. La question des
communs est alors apparue comme pouvant étre un modeéle pertinent sans nécessiter des
compromis remettant en question les « principes » du design écosocial. J'avais lu Gardin, Ostrom,
Dardot et Laval, et il me semblait important de proposer une transposition pour le design non
seulement de I'économie des « biens communs », mais plus encore d'une économie des
« communs » et de s'interroger ainsi sur la capacité du design a produire de « nouveaux
communs » (expression présente dans le sous-titre du livre Design écosocial, it:éditions, 2018).
L'économie des communs pouvait aussi rencontrer et dialoguer avec I'économie de la suffisance
de Gorz, I'économie de la convivialité de lllich, I'économie de la frugalité de Schumacher... ou
encore I'économie régénérative actuelle et la comptabilité intégrant les « externalités négatives ».
Cela exigeait par ailleurs de redéfinir les criteres de la valeur, de la propriété et le réle de la
monnaie (avec Sen, Viveret, etc.) Quoi qu'il en soit, le design écosocial ne peut donc se passer
d'un nouveau modeéle économique et celui des communs semble le plus adapté.

Bonne journée,

Ludovic

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 514



Le 5 février, Catherine Chomarat a répondu :
Cher Ludovic,

Merci pour ces précisions. Il est en effet intéressant d'inscrire la réflexion sur le design écosicial
dans une proposition économique crédible et liée, du coup, a la question des communs. Je trouve
bien, aussi, la mention des références (au bout du compte diverses) qui ont pu soutenir ta
réflexion.

Je voudrais a présent opérer une transition vers une autre question. Dans ta précision, tu
soulignes la portée économique et politique des communs et tu expliques comment les communs
se sont imposés en tant qu'alternative économique au systéme capitaliste néo-libéral. Pour le
design, mais d'un point de vue de la connaissance, les communs semblent impliquer le partage de
connaissances informatiques ou numériques — dans le cas de I'open design — et le partage de
connaissances pratiques — dans le cas du design écosocial, par exemple. Penses-tu que cette
présentation schématique soit pertinente ? En d'autres termes, comment la question de la
connaissance ou du partage des connaissances a-t-elle surgit (ou pas) dans la réflexion conjointe
sur le design écosocial et les communs ?

Bonne soirée !
Catherine

Le 10 février Ludovic Duhem a répondu :

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 6/14



Bonjour Catherine,
Merci pour cette nouvelle question. Voici ma réponse.

Le schéma que tu proposes est pertinent. Du moins, il recouvre une partie des enjeux respectifs
de l'open design et du design écosocial quant au partage des connaissances. Je pense toutefois
qu'il faut éviter de penser la connaissance en termes dualistes (théoriques vs pratiques) d'une part
; et que la question de l'ouverture (open) est fondamentale dans les deux cas. Le design
écosocial est fondé sur I'idée que les enjeux écologiques et les enjeux économiques sont
inséparables et qu'ils se co-déterminent a travers des situations concrétes et singuliéres ; mais
I'ouverture est une exigence fondamentale qui est constitutive du design écosocial : ouverture au
milieu, ouverture au territoire, ouverture au lieu, ouverture a la connaissance... Par ailleurs, le
design écosocial, tout en étant relationnel, n'est pas sans médiations, y compris techniques. Par
conséquent, I'open design est congruent avec le design écosocial voire une partie intégrante de ce
dernier. Un design écosocial complet ne se contente pas d'élucider les relations entre enjeux
écologiques et enjeux sociaux pour transformer une situation problématique ou en créer une
nouvelle a travers des projets, mais il integre I'exigence d'une ouverture des médiations techniques
a la connaissance, a l'entretien, a la réparation et a I'amélioration. Il replace donc les médiations
techniques au sein de leur systeme de réalité qui est autant naturel qu'humain comme nous
I'apprend Simondon.

[l faut par ailleurs ajouter, au sujet du partage de la connaissance, au moins deux choses : la
premiere est que le partage, la mise en commun, n'est pas nécessairement la création ni d'un bien
commun ni d'un commun au sens profond du terme. Je veux dire par la que mettre en commun en
partageant des connaissances peut tout a fait étre une stratégie économique sans rapport avec
I'économie des communs. Cela peut correspondre a ce qu'on appelle une « entente » entre
entreprises pour contréler un marché (comme dans la téléphonie) ou une suspension provisoire de
la concurrence capitaliste pour contribuer a un projet profitable uniquement par association de
circonstance (comme dans le domaine spatial ou en situation de guerre). Pour que le partage de
connaissances soit une alternative anti-propriétaire, anti-spéculative, anti-entente intéressée, il faut
qu'elle ait une visée émancipatrice (éducation et autonomie) et démocratique (discussion collective
sur les sources, le contenu et les interprétations). A cet égard, réclamer un partage de
connaissance sur la situation problématique locale entre composantes écologiques et
composantes sociales, est plus qu'une récolte d'information pour instruire le contexte d'intervention
du design, c'est une exigence démocratique d'émancipation par la circulation et I'appropriation des
connaissances.

Plus généralement, c'est |a la deuxieme chose, nous vivons dans une époque appelée celle de la
« post-vérité » ou des « fake news » ou encore de la régression de la confiance dans la science et
méme dans le pouvoir de la rationalité pour guider nos choix individuels et collectifs ; or, pour ne
pas sombrer dans la folie et la « bétise systémique » (Stiegler), il faut impérativement réapprendre
nos savoir-faire, savoir-étre et savoir-penser en instituant des pratiques de participation critique.
J'ai essayé récemment d'en poser les bases contre I'injonction permanente a la participation — a
laquelle le design contribue largement — dans un article de la revue RADDAR sur design et
politique. La question du numérique, dans ses effets écologiques et sociaux considérables, mais
aussi et surtout dans ses enjeux épistémologiques et sémantiques, est donc ici centrale. C'est
pourquoi, le design écosocial doit intégrer I'open design et faire de I'exigence d'ouverture en enjeu
politique majeur.

Bonne soirée,

Ludovic

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 714



Le 11 février, Catherine Chomarat a répondu :
Cher Ludovic,

Merci pour cette réponse fort instructive. Je suis d'accord avec toi sur 'idée de ne pas penser de
fagon dualiste. Je trouve tres instructif que tu fasses de I'ouverture (en matiere de connaissance)
un des points communs au design écosocial et a I'open design. La mise au point sur le « partage »
est bienvenue. En revanche, je ne sais pas si I'open design est une des provinces du design
écosocial, dans la mesure ou, quand on s'attache aux réalisations de l'un et de l'autre, les champs
semblent tout de méme distincts. Il faudrait demander a Camille Bosqué ce qu’elle en pense...

Je passe a la troisieme grande question de notre enquéte, qui porte, entre autres, sur l'idée de
"partage”. Tu as anticipé !

L’élaboration d’'un commun implique toujours un collectif et un partage de compétences et de
savoir-faire, d’ol notre idée que, a I'origine des communs, il y a un besoin insatisfait, voire une

souffrance. De ce point de vue-la, qu’est-ce qui, a ton avis, préside a 'avenement de communs en
design ?

A trés bient6t et merci pour ton implication !

Catherine

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 8/14



Le 13 février, Ludovic Duhem a répondu :
Chere Catherine

Pour préciser ma pensée, c'est avant tout une approche « écosociale » du design en général qui
m'intéresse ainsi que dans la vie en général. Je veux dire par la qu'il faut éviter I'écueil de faire du
terme « écosocial » une esthétique, une méthode, un modele, un label qui le figerait dans une
forme ou un domaine strictement circonscrit. Cela serait d'autant plus dommageable que nous
vivons a I'époque du numérique généralisé et de I'avénement de I'|A générative dont les enjeux
sont justement écologiques et sociaux pour le design et pour la vie humaine et non humaine sur
Terre (au vu de I'énergie, des matériaux et du travail caché nécessaire pour son fonctionnement et
son développement). C'est pourquoi les « réalisations » du design écosocial peuvent se trouver
dans des formes, des esthétiques et des domaines du design tres différents.

Pour répondre a ta troisieme question, je dirais que nous vivons une époque paradoxale : d'un
cbté, une majorité de la population des pays dits « développés », c'est-a-dire industrialisés et
fondés sur le productivisme et le consumérisme, vit dans une situation de confort et méme
d'abondance. Il semble donc a priori que les besoins de la population soient satisfaits (il
conviendrait de définir ce que I'on appelle « besoin » et de distinguer les « besoins vitaux » de
conservation de la vie organique des « besoins existentiels ».

Or, c'est plutdt un sentiment d'insatisfaction qui domine aujourd'hui. Et la souffrance physique
comme psychique n'a pas été supprimée (mais la souffrance est certainement indissociable du fait
d'étre en vie). Au contraire, dans une situation de confort et de sécurité, le capitalisme néolibéral et
son hyperindustrialisation de toutes les dimensions de la réalité et de la vie, produit une souffrance
collective et individuelle tout a fait réelle. Tout en étant capable de réduire considérablement le
taux de mortalité des femmes enceintes comme des enfants a naitre, de prolonger I'espérance de
vie moyenne comme jamais auparavant, de soigner des maladies autrefois mortelles ou
gravement invalidantes, la société actuelle produit une intoxication majeure des corps (chimie
appliguée a l'agroalimentaire, effets secondaires des traitements pharmaceutiques) comme des
esprits (captation de I'attention, addiction aux écrans, contrdle de la vie psychique). La fusion
récente de Bayer et Monsanto est a cet égard édifiante.

Mais cette intoxication est aggravée par une destruction de tous les savoir-vivre essentiels au
développement des esprits et des corps humains, c'est-a-dire a la satisfaction des besoins de la
conservation de la vie organique comme de la vie technique et symbolique. Ainsi, nous perdons de
plus en plus nos savoirs pour nous maintenir en vie (se nourrir, dormir, se protéger des dangers,
se lier aux autres), pour élever nos enfants, pour prendre soin de nos proches, pour entretenir et
maintenir en fonctionnement nos objets, pour manifester nos émotions dans la nuance de leur
qualité et de leur intensité, pour rencontrer le regard de |'autre et I'accepter dans la différence, pour
constituer des communautés solidaires et émancipatrices, pour nous élever au-dela de la simple
vie. Non seulement ces savoirs sont de moins en moins transmis, mais ils sont de plus en plus
détournés pour étre transformés en services payant via des plateformes qui exploitent nos affects
et nous rendent indisponibles a I'événement (lI'inattendu et I'incommensurable). Il faudrait ici
reprendre les profondes analyses du désir réduit a la pulsion par les artefacts structurellement
temporels du capitalisme culturel développées par Stiegler comme celles de I'événement chez
Deleuze.

Cette perte de savoir-vivre se redouble dans une perte de lien au lieu, c'est-a-dire du sens exprimé
et cultivé singulierement d'un milieu associé a notre existence. C'est la sans doute le plus grave.
Car pour étre (humain), il faut avoir lieu, et pour avoir lieu, il faut étre lié au lieu. Sans lien au lieu,
nous ne sommes pas des nomades, mais des étres de nulle part. Sans lieu pour étre, nous
sommes tout simplement déshumanisés socialement et écologiquement. Or, cette coupure du lien
au lieu est entretenue par le capitalisme actuel car elle est la condition de la satisfaction des
besoins de croissance infinie et d'accumulation destructrice, ce qui revient a multiplier les

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 9/14



souffrances a venir. Comment ? En empéchant les individus d'agir la ou ils vivent car ils y sont
attachés et en prennent soin.

L'avenement des communs en design est en cela une réponse possible, nécessairement locale, a
une souffrance collective et systémique : celle de ne pas pouvoir satisfaire le besoin d'étre lié au
lieu et aux autres, d'exprimer le désir d'étre humain a travers le sens donné au milieu, d'exister a
travers nos dépendances et nos attachements autant qu'a travers notre exigence de liberté et
d'émancipation. La question de la libération ne peut donc plus s'entendre par la coupure, le
détachement, I'extraction, de la nécessité, de la nature, de la société, mais elle doit passer par de
la reconnaissance des liens qui nous font humains et vivants terrestres, et des liens qui nous
importent pour lesquels nous sommes préts a nous battre (il faut malgré tout, pour chaque étre
humain, devenir majeur au sens de Kant, c'est-a-dire étre capable de se servir de son propre
entendement). Faire en commun, instaurer du commun, c'est partager du sens et participer de la
reliance de nos existences qui sont toujours « plus qu'individuelles » et plus « qu'humaines » pour
parler comme Simondon et Abram. Le design des communs peut commencer par la et chercher
autant a rétablir le lien au lieu qu'a maintenir les conditions du désir d'exister, de participer et de
prendre soin de ce qui hous importe sans contrevenir a la vie libre, humaine et autre qu'humaine.

Voila !
Bonne fin de journée,

Ludovic

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 10/14



Le 13 févier 2025, Catherine Chomarat-Ruiz a écrit :
Cher Ludovic,

Je partage ton analyse, trés directement et clairement exprimée ici. Le lien entre connaissance et
lieu est en effet fondamental. Et j'apprécie beaucoup cette formule : « L'avenement des communs
en design est en cela une réponse possible, nécessairement locale, a une souffrance collective et
systémique ». Reste a savoir, de mon point de vue en tout cas, comment faire percoler ces
communs de connaissances situées. La aussi, je pense que cela fait partie des questions dont il
faudra discuter avec Camille Bosqué.

Je vais donc te poser la 4éme question.

« Les précédentes décennies ont vu fleurir des hackerspaces, puis des mackerspaces — sous
forme de FablLabs, par exemple. Dans le cadre de notre enquéte, imaginons un commun qui
réunirait designers, chercheurs et usagers au sein d’un tiers-lieu dédié a la recherche pratique et
théorique en design. S'il existait, participerais-tu a ce type de commun ? »

Et voila, comme tu dis !

Catherine

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 1114



Le 15 février Ludovic Duhem a répondu :
Bonjour Catherine,

Une maniére non seulement possible mais incontournable a mon avis et de partir de la ou I'on vit
et d'agir a partir de ce qui nous concerne directement — & partir du moment ou tout lien au lieu de
vie n'est pas coupé... ce qui est malheureusement de plus en plus commun a notre époque ou étre
nulle part signifie étre « flexible », « agile », et s'adapter a n'importe quelle situation, pour
reprendre I'idéologie acosmique du « management ». D'ou l'importance de sensibiliser, de faire
découvrir, d'expérimenter, bref d'aller a I'école. Mais I'école est elle aussi a réformer en
profondeur, peut-étre en reprenant l'idée d' « école buissonniére » comme je I'ai défendue
récemment dans un article sur I'éducation et la mésologie (voir "Faire I'école buissonniére" :
https://www.ouvroir.fr/lpa/index.php?id=342&(=fr). Au-dela de I'école, c'est une formation tout au
long de la vie qu'il faudrait, ou plutét une vie formée par la conscience d'étre vivant a travers la
relation au milieu associé.

Pour répondre a ta quatrieme question :

Le mouvement multiforme des tiers-lieux est particulierement intéressant dans ses principes et ses
ambitions. Mais la promesse portée initialement, ou du moins celle a laquelle on avait envie de
croire, a été quelque peu dégue. Je veux parler de celle qui faisait des tiers-lieux I'alternative a la
production industrielle capitaliste et a la propriété privée par des communautés de partage des
connaissances, des outils et des machines. Sans reformer a proprement parler les coopératives de
production et de consommation qui se sont constituées au cours de l'industrialisation au XIX° et
XX siecle, les tiers-lieux mettaient en ceuvre une sorte d'éducation technique démocratique et
conviviale (an sens d'lllich et au sens ordinaire de partager un bon moment entre amis) dont on
pouvait voir les effets positifs sur les populations urbaines puis sur les populations rurales (a
moindre échelle). Mais si le numérique open source a été décisif pour cette éducation technique,
I'alternative économique et la subversion politique n'ont pas vraiment eu lieu. Dans le pire des cas,
les tiers-lieux sont devenus des lieux de consommation comme les autres, ou alors de simples
loisirs pour produire des objets inutiles en plus de la consommation ordinaire avec l'illusion
narcissique de l'avoir fait « soi-méme ». Dans le meilleur des cas, c'est une forme d'éducation
populaire, d'autonomisation dans la production et la réparation, d'ouverture a autre chose que
I'accumulation matérielle infinie.

Quoi qu'il en soit, méme réticulés, ces tiers-lieux n'ont pas su ni pu produire une alternative
crédible et durable (s'il est juste de leur attribuer cette ambition). Une vingtaine d'années apreés leur
avenement, une critique est nécessaire pour trouver la voie vers d'autres modes de production (de
voies du faire avec) couplés a une nécessaire et incontournable décroissance (de I'extraction, de
la production et de la consommation, mais aussi d'une croissance des pratiques, du partage et du
désir de s'élever individuellement et collectivement). C'est ce que j'essaie de faire a travers l'idée
d'industrie ouverte. J'en ai donné une premiere version dans mon article sur le « Design ecosomal
et ['industrie ouverte » (voir
https://journal.dampress.org/issues/design-industrie-anthropocene/design-ecosocial-et-industrie-ou
verte). J'ai prolongé plus récemment cette réflexion dans une conférence donnée durant les
derniers Entretiens du Nouveau Monde Industriel au Centre Pompidou a propos de
I'écotechnologie et de l'industrie ouverte (le texte sera bientét publié dans les actes). Elle fait suite
au livre Ecologie et technologie réalisé avec mon ami philosophe Jean-Hugues Barthélémy
(Ecologie et technologie. Redéfinir le progrés aprés Simondon, Ed. Matériologiques, 2022).

Si donc, un tiers-lieu qui aurait vocation a renouveler la théorie et la pratique du design par les
communs était proposé, j'aurais bien sir grand plaisir a y participer. Mais il devrait s'inscrire
d'emblée dans une ambition de design (écosocial) des communs, c'est-a-dire de conception,
d'expérimentation et de critique a la fois de la situation dans laquelle nous sommes aujourd'hui, du
design appliqué aux communs ou au service des communs, et des communs eux-mémes. Un tel

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 12/14



tiers-lieu devrait aussi étre ce par quoi le lien au lieu est rétabli, ce par quoi I'éducation technique
s'apprend, ce par quoi I'énergie créatrice s'amplifie en se partageant, ce par quoi la connaissance
devient pratique émancipatrice, et par conséquent ce par quoi I'on devient autonome en ayant
conscience de ses dépendances, des alliances humaines et non humaines, et des luttes qu'il faut
mener pour exercer sa raison, sa liberté, son désir d'avoir lieu en commun. Il faut en quelque sorte
qu'un tel tiers-lieu soit une reprise contemporaine de l'idée de « Tiers état », moins dans un esprit
révolutionnaire que dans celui d'une bifurcation vivable, durable et réjouissante.

Voila !
Bonne soirée,

Ludovic

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 13/14



Le 1* mars 2025, Catherine Chomarat-Ruiz a répondu :
Cher Ludovic,

L’idée d'industrie ouverte est a creuser, et je suis contente que la revue Design, Arts, Médias, que
mes collegues de Paris 1 et moi-méme avons fondée, contribue a la diffuser !

Ma derniere question était la toute derniére. Je retiens que tu participerais, a certaines conditions
(que je partage), a un Tiers-lieu dit « de recherche »... Je vais défendre cette option et, en
attendant de nous y retrouver peut-étre...

Bon week-end !

Catherine

© La revue DAM
téléchargé le 2026-01-18 22:20:06, depuis le 216.73.216.174 14/14



