
Design
Arts
Médias

Design écosocial et industrie ouverte

Ludovic Duhem

2021-07-15



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 2/15

Philosophe et artiste. Coordinateur de la recherche à l’ÉSAD de Valenciennes, il  enseigne la

philosophie de l’art et du design. Dernier ouvrage paru : avec Richard Pereira de Moura (dir.),

Design des territoires. L’enseignement de la biorégion, Paris, Eterotopia, 2020.

[en ligne] www.ludovicduhem.com

Résumé

Cet article cherche à montrer que l’opposition a priori évidente entre design écosocial et industrie

est problématique et qu’elle nécessite d’être dépassée pour répondre aux enjeux colossaux de

l’ère Anthropocène. Pour parvenir à un tel dépassement, l’idée d’« industrie ouverte » proposée

dans les années 1960 par le philosophe Gilbert Simondon est particulièrement intéressante et elle

pourrait préparer une voie de compatibilité voire de remédiation générale sans contradiction fatale

pour l’avenir.

Abstract

This paper tries to show how we could overcome the opposition between ecosocial design and

industry to face the huge challenges of the Anthropocene era. To do so, the « opening industry »

idea suggested by the French philosopher Gilbert Simondon in the 1960’s is really interesting and

could prepare a way of compatibility even a general remediation without the finest contradiction for

the future.

Design écosocial vs industrie

Le design écosocial est-il compatible avec l’industrie ? La question semble purement rhétorique

tant la réponse est a priori évidente. Un design qui assume les enjeux écologiques et les enjeux

sociaux, c’est-à-dire qui cherche à les intégrer comme conditions de son activité
1

, ne peut que

s’opposer  à  l’industrie,  au  double  sens  d’être  complètement  distincte  de  l’industrie  pour  se

constituer et de lutter contre l’industrie pour réaliser ses finalités.

Cette évidence d’incompatibilité semble avérée par l’enseignement que l’on tire aujourd’hui des

effets de plus de deux siècles d’industrialisation dans le monde entier : l’industrie est désormais

largement  reconnue comme étant  la  cause principale  du désastre  écologique et  humain qui

s’impose partout sur la Terre, et le comble d’un tel désastre est que l’industrie parvient à en tirer

profit pour poursuivre son développement sans remettre en question ses principes fondamentaux.

Une  même  logique  s’opère  ainsi  implacablement,  celle  de  l’exploitation  systématique  des

ressources  naturelles  (matériaux,  énergie)  et  des  vies  humaines  (esclavage,  travail  forcé,

consommation) par la destruction des milieux naturels (habitats et biodiversité) et des milieux

humains  (techniques  et  symboliques).  Il  en  résulte  une  crise  généralisée,  systémique  et

permanente, au point que l’on parle de la menace d’une sixième grande extinction, celle qui

emporterait avec elle l’espèce humaine.

Cette  situation  critique  inédite  dans  l’histoire  humaine  de  la  Terre,  appelée  le  plus  souvent

« Anthropocène », est aussi celle où la misère écologique devient indissociable de la misère

sociale,  au point  qu’elles  s’entretiennent  l’une et  l’autre  s'entretenant  et  s’intensifiant  comme

jamais  auparavant.  Ainsi,  tous  les  phénomènes  reconnus  comme constitutifs  de  la  situation

critique globale,  tels  la dégradation des milieux naturels,  la  diminution de la biodiversité des

écosystèmes,  la  disparition  d’espèces,  la  pollution  des  sols,  l’acidification  des  océans,  la

déforestation,  le  réchauffement  climatique,  touchent  en  priorité  les  populations  les  plus

vulnérables. Ces populations, à la fois agents et victimes de l’exploitation industrielle de la nature

subissent des inégalités « écosociales », qui ne sont pas seulement écologiques et sociales par

conjonction circonstancielle, mais parce qu’elles se co-déterminent dans leur réalité : elles sont

écologiques parce que sociales et sociales parce qu’écologiques
2

. Il existe en ce sens toute une

série d’inégalités écosociales apparues avec le développement industriel moderne, telles que les

inégalités d’exposition aux risques et aux destructions ; de connaissance des phénomènes et de

leurs causes ; des capacités de réparation, de remédiation et de restauration ; de participation aux

décisions pour  protéger  les  milieux naturels  ;  d’accès aux agréments  des paysages.  Si  ces

inégalités touchent en priorité les pauvres, les exclus, les subalternes, au sein des démocraties



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 3/15

occidentales mais surtout dans les pays anciennement colonisés, il n’est pas absurde de penser

que cette situation d’inégalité écosociale se généralise à tous les individus et tend à devenir ainsi

notre nouvelle condition (in)humaine, celle de l’autodestruction par incurie (insensibilité, ignorance,

imprudence, insouciance). Un design « écosocial » au plein sens du terme est par conséquent

celui ayant vocation à lutter contre ces inégalités produites par l’industrie en contribuant à rétablir

la justice par le développement des capacités individuelles et collectives à prendre soin à long

terme des milieux de vie inséparablement naturels et  humains.  Cette justice et  ce soin sont

évidemment indispensables aux « damnés de la terre » peut-être plus qu’à tout autre vivant

humain, mais l’une comme l’autre sont indispensables à toute vie humaine digne, c’est-à-dire à

une vie qui ait un sens pour valoir la peine d’être vécue.

Ainsi  défini,  le  design écosocial  rentre  immédiatement  en conflit  avec l’idée commune selon

laquelle le design est le « design industriel », qu’il n’y a pas d’autre design que le design conçu par

et pour l’industrie. Il serait donc contradictoire qu’une forme de « design » s’oppose à l’industrie, au

triple sens où le design est d’abord historiquement apparu avec l’avènement de l’industrie, où il est

ensuite  économiquement  au  service  du  développement  de  l’industrie,  où  il  est  enfin

idéologiquement un instrument de promotion des valeurs de l’industrie. Si une telle idée commune

correspond malgré  tout  à  un  état  de  fait,  celui  de  la  tendance majeure  du  design  toujours

dominante aujourd’hui, y compris sous la forme de l’écodesign et du design d’innovation sociale

intégrés à l’industrie, il existe cependant une contre-tendance, qui refuse l’assignation ontologique

à l’industrie pour définir le design
3

. Cette contre-tendance est apparue en même temps que la

tendance majeure et elle s’est constituée selon des principes techniques (artisanat, bricolage,

DIY), économiques (troc, communs, économie sociale et solidaire) et idéologiques (anarchisme,

communisme, socialisme, écologisme) la plupart du temps opposés à l’industrie ou à une certaine

forme dominante de l’industrie. Le design écosocial s’inscrit donc tout naturellement dans cette

contre-tendance  critique  allant  de  la  proposition  d’expérimentations  à  l’activisme  radical,  en

passant par la conception d’alternatives plus ou moins institutionnalisées.

On ne saurait donc imaginer une compatibilité entre le design écosocial et l’industrie autrement

que par une logique perverse, celle qui ferait de l’exploitation de la catastrophe une opportunité et

qui commanderait au design d’être un outil de gestion des nuisances, un vecteur d’esthétisation du

désastre, un dispositif de masquage trompeur pour rendre plus « green » et plus « social » ce qui

intrinsèquement s’y oppose. C’est d’ailleurs ce que le marketing « responsable » n’hésite pas à

faire en assignant au design le rôle de sauver l’industrie et d’assurer la relance de la croissance

indéfinie  en  s’appropriant  le  «  développement  durable  »,  la  «  transition  »  ou  encore  la

« résilience ». Le design écosocial, s’il est conséquent, c’est-à-dire sans compromis contradictoire

avec  ses  valeurs  (souci  des  milieux,  respect  de  la  vie,  autonomie,  participation,  solidarité,

délibération), ne peut pas être un design « industriel » ni être d’une manière ou d’une autre au

service de l’industrie. Il n’est donc pas excessif de dire en ce sens que le design écosocial est non-

industriel par définition voire anti-industriel par vocation et qu’il lutte avec ses propres armes pour

contribuer à sortir de l’industrie comme modèle dominant et destructeur.

Cette manière de justifier l’incompatibilité entre design écosocial et industrie n’est cependant pas

sans poser de réelles difficultés. La première d’entre toutes est celle de surestimer le pouvoir du

design quant à sa capacité à résister à l’industrialisation et plus encore à proposer une alternative

crédible et durable. Pour parvenir à assumer jusqu’au bout les enjeux écosociaux, il semblerait au

contraire que l’échelle industrielle soit la seule qui puisse réellement permettre autre chose qu’une

action marginale sans conséquences majeures pour l’avenir de l’humanité et de la biosphère. S’il

ne consentait  à  une telle  échelle,  le  design écosocial  prendrait  le  risque de ne pas pouvoir

participer à défaire par la critique et la déconstruction ni à refaire par l’invention et la création tout

ce que l’industrie actuelle fait,  c’est-à-dire aussi bien ce qu’elle produit,  contrôle ou influence

jusque dans le plus intime de la vie personnelle et le plus commun de la vie publique. Car la

situation  critique  à  laquelle  doit  répondre  le  design  écosocial,  n’est  ni  industrielle  ni  post-

industrielle,  mais  «  hyperindustrielle  »  pour  reprendre  le  terme  de  Stiegler
4

.  Elle  est

hyperindustrielle  au sens où l’extension du calcul  permet  à  l’industrie  de conditionner  et  de

transformer  tous  les  niveaux  de  réalité  (du  nanophysique  au  cosmique par  l’industrie  de  la

matière), tous les types d’êtres vivants (des bactéries aux plantes et aux animaux d’élevage par

l’industrie du vivant), tous les modes d’existence humains (psychique, social, culturel par l’industrie

pharmaceutique, médiatique et artistique) ; mais aussi et surtout au sens où elle instrumentalise

l’activité esthétique (l’art comme le design) pour contrôler les sensibilités en rendant les individus



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 4/15

insensibles au contrôle et à ses effets sur l’humanité comme sur la nature.

C’est pourquoi il est vain de rester enfermé dans une alternative stérile entre la diabolisation de

l’industrie qui lui refuse toute capacité à intégrer les enjeux écosociaux et l’espoir que le design

écosocial puisse assumer les mêmes enjeux sans aucun recours à l’industrie. Pour sortir de cette

alternative, il est sans doute indispensable de comprendre au préalable quelle relation le design

entretient à l’industrie et donc de comprendre avant tout ce qu’est l’industrie.

1. Trois exigences pour penser et critiquer
l’industrie

L’industrie a principalement trois sens : technique de production, système économique, idéologie

politique. Ces trois sens ont un lien organique fort et ils varient en fonction des époques et des

lieux.  Le sens technique est  particulièrement intéressant car il  varie moins,  il  conditionne en

grande partie les deux autres sens et il peut révéler une autre manière de comprendre l’industrie
5

.

C’est en tout cas ce que Simondon peut contribuer à mettre en évidence en proposant de penser

l’industrie non pas comme un simple mode de production, mais plutôt comme un mode d’existence

de la technicité.  Or,  une telle démarche nécessite au préalable de respecter  trois exigences

fondamentales.

Première  exigence  –  La  première  exigence  est  de  refuser  d’adopter  les  quatre  positions

classiques qui occultent la technicité. La première position est celle qui réduit la technique à un

ensemble d’objets matériels. Le « schème hylémorphique
6

 » est en effet ce qui structure toute

pensée de la technique en la réduisant à une forme imposée à une matière, la forme étant

abstraite,  supérieure,  extérieure  et  active  alors  que  la  matière  est  indéterminée,  passive  et

plastique. Pour comprendre un objet technique, c’est-à-dire un composé de forme et de matière

concret, il faut le penser à travers sa genèse, c’est-à-dire selon les niveaux et les phases de son

devenir ainsi que les conditions énergétiques, topologiques, chronologiques qui le rendent possible

et efficace. L’objet technique, même le plus simple, apparaît alors comme un système complexe

d’individuation, un ensemble de relations où la forme et la matière sont concrètes, construites,

préparées, constituant l’une et l’autre deux « demi-chaînes » techniques médiatisées par un geste

humain  qui  les  active  en  les  rendant  compatibles  l’une  avec  l’autre  à  différentes  échelles

(microphysique et macrophysique) selon des propriétés naturelles précises. L’objet fabriqué est

ainsi bien plus que le résultat individualisé prêt à être manipulé, il est dans sa réalité objective une

récapitulation  des  phases  de  sa  fabrication,  un  système  cohérent  de  ses  composants,  un

ensemble  de  relations  concrétisées  où  se  rencontre  le  milieu  naturel  (matériel,  formel,

énergétique) et le milieu humain (technique et symbolique).

La  deuxième  position  contestable  est  celle  qui  réduit  la  technique  à  un  ensemble  d’objets

utilitaires. D’un point de vue extérieur, l’intention fabricatrice, l’idée qui conduit l’action, la raison qui

préside à l’existence d’un objet technique est sa vocation à servir des finalités en tant que moyen.

Mais là encore, l’opposition entre intention et finalité risque de nier sa véritable raison d’être, à

savoir celle de résoudre un problème technique par une invention. L’objet technique ne sert pas

seulement des fins prédéterminées qui sont définies par les besoins d’un individu ou d’une société

à un moment donné,  il  se sert  aussi  lui-même si  l’on peut  dire,  ou plutôt,  il  sert  l’évolution

technique à  laquelle  il  participe en résolvant  un problème.  Qui  plus  est,  un objet  technique

apportant un véritable progrès dépasse l’intention initiale et la finalité satisfaite en relançant la

dynamique d’invention.

La troisième position contestable est celle qui réduit la technique à un ensemble d’outils. Or, tous

les objets techniques ne sont pas des outils, ni au sens métonymique de moyen comme on vient

de le voir ni au sens d’une catégorie particulière d’objets techniques. Les outils sont des éléments

techniques simples et amovibles, maniés à la main par un opérateur, permettant de prolonger

l’action  du  corps  propre  sur  une  matière  donnée  à  transformer.  L’outil  a  un  certain  mode

d’existence qui est différent de celui de l’instrument, qui pour sa part est un prolongement de la

perception, comme il est différent de celui de la machine qui est un individu technique pouvant

porter des outils et des instruments afin d’effectuer telle ou telle action. Mobiliser la catégorie

d’outil pour désigner la technique en général est donc à la fois une réduction et une abstraction qui

occulte  la  pluralité  des  modes  de  la  technicité  dont  les  spécificités  deviennent  par  là



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 5/15

incompréhensibles.

La  quatrième  position  contestable  est  celle  qui  réduit  la  technique  à  un  ensemble  de

marchandises.  Au-delà  de l’utilité  immédiate,  particulièrement  dans le  contexte  de la  société

industrielle consumériste, l’objet technique est en effet voué à la vénalité, il n’existe que pour être

vendu.  L’utilité  ultime ou réelle  de l’objet  technique est  alors  celle  d’être  consommé. L’objet

technique est en grande partie nié par l’échange marchand, ses caractéristiques étant virtualisées

par sa valeur économique et par les valeurs psychosociales associées à la marque qu’on lui

appose de l’extérieur. Il n’est plus ni un objet inventé qui résout un problème technique ni même

un objet utile pour satisfaire tel  ou tel  besoin, mais le support  de signes pour manipuler les

conduites des consommateurs par la publicité et le vecteur de propriétés extrinsèques qui le

recouvrent pour en masquer sa réalité concrète par le design (mercantile). Un objet technique

véritable est celui qui se perpétue dans le fonctionnement et non pas celui qui se supprime dans la

consommation.

Cette critique des quatre positions classiques est cruciale pour comprendre la technique en elle-

même et la technicité en général, car elle révèle l’abstraction problématique avec laquelle on

pense et  on  critique  la  technique –  a fortiori  l’industrie  –  sans  pouvoir  en  saisir  toutes  les

dimensions, les relations et les implications. La plupart du temps, ce sont d’ailleurs des schèmes

préindustriels qui sont mobilisés pour penser et critiquer la technique, à savoir ceux de l’artisanat

où le schème hylémorphique s’est constitué. Au contraire, une pensée et une critique réelle de

l’industrie  doit  nécessairement  entrer  dans la  réalité  technique sans la  réduire  à  une réalité

matérielle,  utilitaire et  marchande, c’est-à-dire être génétique et  relationnelle en replaçant les

objets techniques dans leur système de réalité qui est toujours plus complexe que celui de la

technique en général et plus complexe aussi que celui des techniques particulières. Par ailleurs,

toute  pensée  et  toute  critique  de  la  technique  doivent  être  contemporaines  des  techniques

dominantes qui structurent la relation de l’être humain au monde. Car l’époque où domine l’outil

n’implique pas la même relation au monde que celle où domine la machine-outil ni celle où domine

les ensembles informationnels. L’époque actuelle de la réticulation numérique mondiale nécessite

ainsi des schèmes de pensée propres à l’industrie de l’information et de la computation, c’est-à-

dire des schèmes issus de la technique et de la science qui leur permet d’exister et de faire

système avec les autres sciences et les autres industries.

Deuxième exigence – La deuxième exigence est celle de refuser l’opposition entre technique et

culture
7

. Pour Simondon, la culture n’est pas un domaine d’objets fermé, celui par exemple des

objets esthétiques et des objets sacrés qui seraient seuls dignes d’appartenir à ce qui exprime le

monde humain comme tel. Non seulement les objets techniques appartiennent à la culture et

l’expriment à leur manière en étant porteurs de significations, de valeurs et de normes propres à

une époque, à un peuple, à un groupe humain ; mais leur refuser cette participation à la culture

revient à imposer une alternative stérile entre humanisme et technicisme d’une part, et à perpétuer

l’aliénation et la destruction par ignorance d’autre part.

L’alternative entre humanisme et technicisme est stérile car elle suppose de considérer que la

technique est extérieure à la réalité humaine et qu’il faut défendre cette réalité contre la menace

d’agression, d’amoindrissement voire d’annihilation que porte intrinsèquement la technique, et plus

encore  la  machine  industrielle,  en  lui  assignant  une  place  subalterne.  Or,  la  technique  est

pleinement humaine, parce qu’elle est issue de l’intelligence et de l’effort humains, parce qu’elle

participe  de  tous  les  objets  présents  au  sein  du  monde  humain,  parce  qu’elle  est  surtout

inséparable  de  la  vie  humaine  comme telle  qui  est  toujours  une  vie  symbolique  exprimant

l’articulation  entre  vie  organique  et  vie  technique.  Telle  que  Simondon  l’entend,  exclure  la

technique  de  la  culture  au  nom de  l’humanisme est  donc  une  négation  non  seulement  de

l’humanité présente au sein du monde des techniques mais c’est aussi une négation de l’humanité

comme telle. Ce « facile humanisme » comme Simondon l’appelle, est une manière de se conduire

envers la technique analogue à celle de l’esclavagisme qui exploitait un être humain étranger en

refusant de reconnaître son humanité. Le véritable humanisme est donc celui qui est aussi capable

de reconnaître l’humanité dans la technique de la machine industrielle et de chercher à la libérer

pour l’intégrer pleinement à la culture
8

.  Cette libération ne repose pas sur une humanisation

délirante de la technique, mais bien sur la dimension irréductiblement humaine de la technique et

sur l’importance décisive de libérer aussi les machines de leur asservissement à l’économie qui les

condamne à l’obsolescence plutôt qu’à la perpétuation du fonctionnement.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 6/15

Cet « humanisme technologique
9

 » proposé par Simondon n’est pas pour autant un technicisme.

Bien au contraire, intégrer la technique à la culture, vouloir libérer les machines, ce n’est pas

verser dans une pensée de la puissance aspirant au pouvoir inconditionnel. La machine n’est pas

pour Simondon « un philtre moderne » venant satisfaire un désir de domination, ce n’est pas un

« moyen de suprématie » pour accomplir une société technocratique homéostatique où tout serait

prévisible et contrôlable (ce qu’il  pressentait  dans l’avènement de la cybernétique),  voire une

société complètement artificielle où les machines se comporteraient comme des êtres autonomes

et  pourvus d’intentions pouvant  menacer  l’existence humaine par  l’asservissement  ou par  le

remplacement,  comme  on  le  voit  dans  les  œuvres  de  science-fiction  ou  de  manière  plus

inquiétante dans la perspective transhumaniste. En ce sens, le technicisme est en réalité une

idéologie trompeuse, parce que fausse sur la réalité technique qu’elle réduit à l’automatisme sous

toutes ses formes (à travers le mythe du robot androïde parfait ou de l’usine sans êtres humains),

et une idéologie dangereuse, parce que fondée sur le désir de puissance et de contrôle alors

qu’une société où les individus humains vivent parmi les machines est celle où ils en sont les

inventeurs, les organisateurs et les interprètes.

Pour éviter les conséquences désastreuses du technicisme comme de l’humanisme, c’est-à-dire

de la destruction au nom du « Progrès » et  de l’aliénation au nom de l’« Homme », il  faut

déconstruire les mythes qui  les soutiennent et  donner aux individus humains les moyens de

penser leur existence et leur avenir en fonction de leur situation par rapport à la technique. Ceci

exige une culture complète, équilibrée et régulatrice, qui confère une place, une dignité et un sens

aux  objets  techniques.  Mais  une  telle  culture  n’est  pas  une  accumulation  objective  de

connaissances ni un conditionnement à occuper une certaine place dans la société, c’est une

culture réflexive, c’est-à-dire une culture par laquelle les êtres humains remettent en question leur

rapport au monde et leur rapport à eux-mêmes, donc nécessairement aussi leur rapport au milieu

technique associé  de  leur  existence.  Selon  Simondon,  l’époque actuelle  est  particulièrement

adaptée pour permettre d’élaborer  une telle  culture,  parce qu’elle  réside désormais dans les

ensembles techniques (industries) plutôt que dans les éléments techniques (les outils) où elle ne

pouvait  s’intégrer  que  de  l’extérieur  par  «  addition  »,  et  dans  les  individus  techniques  (les

machines) où elle ne pouvait le faire que par « effraction » ou « révolution ». Au lieu d’être une

contradiction avec la culture, l’époque actuelle serait au contraire la condition nécessaire pour

fonder une culture qui puisse intégrer toute la réalité technique.

Troisième exigence – La troisième exigence est de refuser l’opposition entre technique et nature.

Il semble aller de soi que la technique n’est pas la nature, qu’elle est précisément tout ce qui n’est

pas naturel, c’est-à-dire qu’elle est extérieure à tout ce qui n’est pas déterminé par la volonté

humaine. La technique est plus encore ce qui s’oppose à la nature, elle est la liberté qui s’excepte

de la nécessité, la maîtrise rationnelle de ce qui est sans volonté, l’expression de l’intelligence sur

la brutalité et la sauvagerie. Pour Simondon, il en va tout autrement : la technique est inséparable

de la nature. La réalité technique est une réalité humaine et naturelle, dans la mesure où tous les

objets techniques, de l’outil  artisanal à l’instrument scientifique, de la machine-outil  au réseau

d’information, ne peuvent exister sans relation à la nature.

Ainsi,  bien  qu’elle  soit  apparemment  en  contradiction  complète  avec  la  nature,  la  machine

entretient une relation réelle avec elle. Elle est tout d’abord un « geste humain cristallisé en

fonctionnement », ce qui fait qu’à titre de schème, quelque chose de la nature – au sens de la vie

organique – perdure dans son fonctionnement. Elle est ensuite dépendante des forces et des

effets propres aux lois de la nature qu’elle intègre dans son fonctionnement par l’intermédiaire des

sciences.  Elle  est  enfin  dépendante  du milieu  naturel  et  technique associé  pour  fonctionner

effectivement, par exemple lorsqu’elle intègre un élément naturel sans lequel tout fonctionnement

est compromis comme dans l’exemple fameux de la turbine Guimbal de l’usine marée motrice de

la Rance
10

.

Au niveau des ensembles techniques comme pour  une industrie  ou un réseau d’énergie ou

d’information,  le  lien  avec  la  nature  paraît  le  plus  distant  alors  qu’il  existe  toujours.  Certes

l’ensemble  technique  ne  dépend  pas  directement  de  la  nature  pour  fonctionner  comme les

machines qui le composent, mais il dépend toujours des forces et des effets naturels et il est

surtout inséré dans la réalité géographique qu’il exprime. Un réseau est ainsi implanté en fonction

des points-clés de la géographie comme le montre les pylônes installés aux sommets des collines

pour enjamber les vallées ou les antennes sur des éminences supprimant les obstacles à la



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 7/15

diffusion des ondes.

À ces relations, il faut ajouter que l’évolution technique est pour Simondon analogue à l’évolution

du vivant, au sens où elle vient du vivant et évolue comme le vivant. Le moteur de l’évolution

technique est l’invention qui vient résoudre un problème technique par une structure capable de

fonctionner sans s’autodétruire. Or, l’invention est précisément un acte produit par un être vivant,

au sens d’un être vivant complet (individu-milieu associé) et pas seulement par la pure pensée.

Plus encore, c’est la nature comme poussée, comme élan, comme fond dynamique au sein du

vivant humain pris dans une situation, qui suscite l’invention autant que le problème objectif à

résoudre.

L’invention est aussi l’acte originaire d’une lignée technique qui évolue par concrétisation.  La

concrétisation est le passage d’un objet technique de l’abstrait au concret par une cohérence

interne de plus en plus grande entre les éléments et par une convergence de plus en plus efficace

entre les fonctions. Corrélativement, un objet technique est aussi plus concret à mesure qu’il

intègre plus finement les lois de la nature dans les principes de son fonctionnement et que ce

fonctionnement est plus conditionné par la relation au milieu associé (naturel et technique).

C’est  pourquoi  l’évolution  technique  tend  à  être  une  «  naturalisation  »  au  sens  où  par  les

inventions successives les objets techniques deviennent de plus en plus assimilables à des êtres

naturels comme les êtres vivants, qui eux sont « concrets dès le début ». La concrétisation est

ainsi une tendance à la « naturalisation » qui ne pourra jamais produire des êtres vivants comme

tels ; ceci en raison du fait qu’ils seront toujours incapables de réformer leurs structures par eux-

mêmes pour résoudre un problème, ce que le vivant fait à travers l’évolution des espèces
11

.

2. L’industrie selon Simondon

L’industrie n’est pas un simple mode de production, c’est un mode d’existence de la technicité.

Comme tel, elle est le « stade concret » de l’évolution technique. L’artisanat est au contraire un

« stade primitif » qui demeure abstrait. Le passage de l’artisanat à l’industrie est le passage d’un

« ordre analytique » abstrait à un « ordre synthétique » concret. L’industrie est plus précisément le

stade concret de l’évolution technique parce que la corrélation entre « le système des intentions

techniques correspondant à une finalité définie » et le « système scientifique de la connaissance

des interactions causales qui réalisent cette fin » est plus forte que dans l’artisanat. Il s’ensuit alors

qu’un objet technique peut devenir industriel non pas lorsqu’il est produit en série, standardisé,

distribué en masse (même à un stade artisanal), mais lorsqu’il est connu scientifiquement, c’est-à-

dire  objectivable  dans  ses  conditions  d’invention,  schématisable  dans  son  fonctionnement,

mesurable dans ses propriétés, prévisible dans ses effets. Pour autant, le progrès technique n’est

pas réductible au progrès scientifique, et l’objet technique « n’est jamais complètement connu » et

il « n’est jamais non plus complètement concret
12

 » précise Simondon.

L’industrie  se  caractérise  deuxièmement  par  la  présence  d’individus  techniques  au  sein

d’ensembles techniques fortement cohérents (lorsque les sous-ensembles ont le même niveau

d’individualisation relative), alors que l’artisanat est avant tout un monde d’éléments techniques et

d’ensemble peu cohérents où les individus techniques complets sont absents. Simondon n’en fait

pas un critère absolu puisqu'il n’y a pas selon lui de « différence foncière entre les peuples n’ayant

pas  d’industrie  et  ceux  qui  ont  une  industrie  bien  développée
13

 »  puisque  les  ensembles

techniques et  les individus techniques existent dans les deux cas. La différence tient  au fait

qu’« au lieu d’être stabilisés par des institutions qui les fixent et les perpétuent en les installant, ces

individus et ces ensembles sont temporaires ou même occasionnels ; seuls sont conservés, d’une

opération  technique  à  une  autre,  les  éléments,  c’est-à-dire  les  outils  ou  certains  objets

fabriqués
14

 ».  Dans cette perspective,  il  n’y  a donc aucun industrialisme chez Simondon qui

affirmerait que l’industrie est la forme nécessaire et achevée du progrès technique, et qu’elle est

ainsi intrinsèquement bonne parce que totalement rationnelle grâce aux sciences. Dans la réalité

technique complète, il y a une diversité de modes d’existence de la technicité, c’est-à-dire une

coexistence  des  modes  de  production  et  des  stades  de  concrétisation  même  si  l’époque

hyperindustrielle se caractérise notamment par la volonté de supprimer cette diversité et cette

coexistence d’une part en faisant disparaître les savoir-faire non industriels, qu’ils soient artisanaux

où impliqués dans les pratiques amateurs, et d’autre part en focalisant le progrès technique sur

l’automatisation  et  l’innovation  qui  appauvrissent  la  technique  en  réduisant  la  «  marge



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 8/15

d’indétermination » nécessaire à son perfectionnement et en la rendant totalement dépendante

dans son évolution de l’économie.

Simondon reconnaît ainsi pleinement les limites propres à l’industrie. Son « pouvoir immense »

capable de « modeler une civilisation » est pour lui un problème majeur, car la réalité technique

n’est plus dès lors à la « dimension humaine ». Elle est hors de portée de l’action mais aussi de la

perception et de la connaissance, car il n’y a plus de commune mesure ni de code commun entre

la réalité technique et la vie humaine. Parallèlement, le progrès technique est devenu lui aussi hors

de portée, il ne peut plus être apprécié à travers la force, la précision et la vitesse de l’individu

technique humain. C’est un progrès technique ambivalent qui s’impose alors et qui est à la fois

angoissant  et  cosmique.  Il  est  angoissant  parce  qu’il  n’est  plus  à  l’échelle  de  l’expérience

quotidienne et pratique de l’artisan ; et il est cosmique parce qu’il devient une doctrine, une pensée

abstraite et une opération calculée à distance. Il en résulte une véritable aliénation, qui est plus

profonde  et  plus  vaste  que  l’aliénation  économico-sociale  décrite  par  Marx,  et  qui  renforce

l’aliénation psycho-physiologique de la machine qui ne prolonge plus le schéma corporel comme

l’outil et surtout l’aliénation de la méconnaissance de la technique à l’époque des machines à

information  réticulées.  Cette  aliénation,  Simondon  cherche  à  la  combattre  par  un  nouvel

encyclopédisme, une réforme de la culture et corrélativement par l’élaboration d’une « industrie

ouverte ».

3. Industrie fermée vs industrie ouverte

La « surhistoricité » est cette nouvelle forme d’aliénation créée par l’opposition entre producteur et

consommateur issue de l’avènement de l’industrie
15

. Elle consiste dans la « virtualisation » du

travail du producteur produite par l’achat du consommateur y compris lorsqu’il s’agit de la même

personne. Cette virtualisation engendrée par la discontinuité entre producteur et consommateur

s’exprime  plus  particulièrement  lorsque  «  la  production  est  rendue  esclave  de  normes  et

d’exigences extra-techniques
16

 ». À cet égard, la surhistoricité a tendance à se concentrer sur la

couche extérieure de l’objet, celle qui est en communication directe avec le consommateur et que

le design (mercantile) prend justement en charge pour le séduire et engendrer l’acte d’achat par la

conformité à des stéréotypes et à des modes passagères
17

. Le design, que Simondon appelle

« esthétique industrielle », est alors le principal agent de la surhistoricité. Il produit une barrière à la

technicité  de  l’objet,  au  double  sens  de  la  virtualisation  du  travail  du  producteur  par  la

symbolisation et de l’accès concret à la technicité par des ajouts esthétiques inessentiels qui le

recouvrent et l’alourdissent parfois jusqu’à mettre en péril le fonctionnement et censurer le progrès

technique.  Il  en  résulte  une  véritable  «  cryptophanie  »,  c’est-à-dire  une  dissimulation  de  la

technicité dans un mystère plus ou moins magique, alors que le design devrait être au contraire

une « organisation de la technophanie » pour permettre aux objets techniques de s’inscrire dans la

culture selon leur technicité explicite
18

.

L’objet technique ainsi nié, virtualisé, surhistoricisé, est un objet « fermé ». Il est « celui qui est tout

entier constitué au moment où il est prêt à être vendu ; à partir de ce moment de la plus haute

perfection  possible,  l’objet  ne  peut  que  s’user,  se  dégrader,  perdre  ses  qualités,  jusqu’au

démontage et au retour à l’état de pièces détachées
19

 ». C’est donc la vénalité qui est la source

principale de la fermeture de l’objet technique, toute la réalité de l’objet étant concentrée dans le

moment de l’acte d’achat, son devenir étant déjà complètement déterminé, à savoir celui de la

ruine ou du déchet et du remplacement par la consommation. Dans la consommation d’objets

usuels, cette situation de fermeture est assez évidente tant leur mode d’existence est déterminé

par la mode et le discours publicitaire attribuant des qualités et des valeurs pour contrôler les

motivations des acheteurs et faire passer la fermeture pour une forme authentique de mystère

(secret artisanal de fabrication ou haute technologie inaccessible au non savant) ou de prestige (le

luxe comme retrait de la technicité). Dans le monde industriel, cette situation est en général moins

prégnante puisque l’achat d’une machine industrielle est un investissement à long terme ; l’objet

technique est produit et utilisé dans un contexte de continuité entre production et utilisation ; le

réglage, l’entretien et la réparation sont possibles ; le producteur de la machine reste souvent

présent dans le rôle de formateur et de réparateur. A priori, l’objet technique industriel paraît ainsi

correspondre davantage à l’ouverture qu’à la fermeture. Il est en ce sens un objet « néoténique »,

c’est-à-dire  «  toujours,  dans  une  certaine  mesure,  en  état  de  construction,  à  l’image  d’un



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 9/15

organisme  en  voie  de  croissance
20

 »  comme  on  peut  le  constater  dans  la  longévité

impressionnante de certaines locomotives si elles sont bien entretenues.

L’ouverture de l’objet artisanal existe aussi. Elle consiste principalement dans la concentration des

fonctions  de  production  et  d’utilisation  en  un  seul  individu.  L’artisan  est  le  plus  souvent  le

producteur  et  l’utilisateur  des  objets  techniques  qu’il  réalise.  Et  lorsque  l’artisan  n’est  pas

l’utilisateur direct, il est presque toujours celui qui répare lorsque l’objet technique dysfonctionne.

L’ouverture de l’objet technique artisanal s’exprime aussi par l’ajustement et la réparation des

objets produits. L’ajustement s’opère grâce à l’adaptation des pièces les unes par rapport aux

autres au cours de la construction,  il  y  a ainsi  une normativité  progressive qui  s’exprime et

s’adapte étape par étape. L’ajustement est aussi effectué dans la relation de l’objet au corps de

l’artisan ou de l’utilisateur, ce qui permet une manipulation sûre et qui peut être rectifiée par une

retaille ou le remplacement d’une pièce d’usure tel un manche d’outil. La réparation quant à elle,

soit  par  casse franche soit  par  usure progressive,  est  possible lorsque les pièces à réparer

peuvent être remplacées ou retravaillées par aiguisage, forgeage, taillage, etc.

La fermeture de l’objet artisanal est quant à elle essentiellement due à son caractère analytique et

contingent  dans  sa  constitution  interne,  c’est-à-dire  à  son manque de concrétisation.  L’objet

technique artisanal est plus simple logiquement que l’objet technique industriel mais il est plus

compliqué dans sa réalisation, plus fragile dans son utilisation et tous ses éléments ne sont pas

corrélés entre eux. L’objet technique artisanal n’est pas non plus à proprement parler « inventé »,

au sens de pensé et voulu, il est plutôt progressivement élaboré par approximations successives.

Les secrets de fabrication, les recettes de composition, la protection de la tradition, la transmission

par initiation, font aussi de la pratique artisanale une pratique souvent ésotérique et fermée, non

partageable hors de l’atelier ou du cercle de la corporation.

De  son  côté,  l’objet  industriel  fermé  est  «  celui  qui  utilise  des  procédés  de  montage  ou

d’assemblage exigeant une conception préalable de l’ensemble, et conduisant à un ensemble qui

ne  peut  être  corrigé,  continué,  repris
21

 ».  Cette  fermeture  s’exprime principalement  de  deux

manières. La première et la plus évidente est celle qui consiste au moment de la construction à

fermer  matériellement  l’objet  technique  par  des  opérations  irréversibles  telles  la  soudure,  le

rivetage,  le  collage,  même  si  ces  opérations  ont  parfois  des  fonctions  de  protection  du

fonctionnement et de l’opérateur en action. Une autre forme de fermeture est celle qui est imposée

par les normes de qualité qui impliquent une mise au rebut si la conformité n’est pas respectée

sans adaptation ni  correction possible a posteriori  – ce à quoi  on pourrait  ajouter la logique

propriétaire des brevets qui empêche l’intégration des inventions et leur reprise pour amélioration

par d’autres producteurs. L’objet industriel comme objet de série est en ce sens nécessairement

fermé puisqu’il « éloigne les structures du produit des modes individuels et humains d’intervention

et de retouche » alors que l’objet artisanal le permet bien plus facilement.

Une dernière forme de fermeture consiste dans l’incompatibilité entre le code humain et le code

mécanique. Comme l’explique Simondon : « quand l’homme est en présence d’un objet qui a été

construit selon la meilleure organisation possible des opérations industrielles de production, il se

heurte à un problème préalable de décodage  qui rend pour lui  difficilement déchiffrable cette

œuvre de mécanisme industriel
22

 ».  Ce décryptage nécessaire impose une distance qui  peut

devenir  une  exclusion  voire  même  une  aliénation  par  le  manque  d’un  code  commun  pour

comprendre l’objet technique industriel. C’est pourquoi, la production industrielle est en réalité

moins  écrasante  par  sa  démesure  que déroutante  parce  qu’elle  met  l’individu  humain  «  en

présence d’objets qui ne sont pas immédiatement clairs pour lui » et bien qu’ils soient « tout près

de  lui  en  tant  qu’objets  d’usage  »,  «  ils  lui  demeurent  étrangers  parce  qu’ils  ne  sont  pas

déchiffrables, et que l’action humaine ne sait plus trouver ses points d’insertion
23

 ». C’est donc une

« fermeture plus essentielle et plus aliénante » qui se joue alors, celle qui fait que « l’objet n’est

plus décodable, plus compréhensible comme résultat d’une opération de construction
24

 ». Et c’est

parce qu’il est étranger et incompréhensible qu’on peut le réduire à l’esclavage en le livrant à la

publicité qui « produit un effet de masquage qui accentue la disjonction créatrice d’aliénation
25

 ».

Telle est la situation de fermeture de l’industrie en général, du moins celle qu’a imposé le modèle

industriel moderne dominant ; modèle qui n’a fait que se renforcer au cours des « révolutions »

industrielles successives, et qui trouve son accomplissement dans l’avènement de l’industrie de

l’« hypermodernité » numérique où tout est devenu indécodable.

L’ouverture  industrielle  n’est  cependant  pas  impossible,  elle  passe  par  une  réduction  de  la

distance entre la production et l’utilisation à un « niveau supérieur », celui du réseau
26

. La première



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 10/15

forme de réseau à considérer est celle des réseaux techniques de pièces détachées. Simondon

considère  en  effet  que  la  production  en  série,  qui  suppose  une  standardisation  des  sous-

ensembles d’un produit,  permet une véritable ouverture par  rapport  à l’ensemble.  Une pièce

détachée est séparable de l’ensemble et elle est bien moins soumise à la virtualisation, comme les

composants mécaniques d’une automobile ou les composants électroniques d’un ordinateur qui ne

subissent pas de surhistoricité,  d’esthétisation, de symbolisation systématique (à part  dans le

monde du luxe où la technicité est esthétisée comme complexité savante et comme valeur sociale

distinctive de privilégiés). Ce caractère détachable et correspondant à un type standardisé permet

l’interchangeabilité entre objets techniques mais il permet aussi une concrétisation continue, la

pièce se perfectionnant alors que l’ensemble reste identique à lui-même.

Mais le plus important pour Simondon est que la pièce détachée comme élément d’ouverture

implique deux modalités relationnelles nouvelles entre le producteur et l’utilisateur. La première est

la nécessité d’une compétence technique pour entretenir et améliorer la machine ouverte par les

pièces détachées. Cette compétence réduit la distance entre producteur et utilisateur, mais elle

implique aussi une critique contre les « simplifications contestables et fallacieuses » imposées par

les  constructeurs  dans  une  logique  commerciale.  L’exigence  d’éducation  technique  pour

comprendre le fonctionnement de la machine et les modalités de remplacement de pièces d’usure

ou défectueuses voire leur amélioration par invention, devient alors une exigence d’information,

d’accès pratique et de conception, en un mot de participation comme on peut le voir aujourd’hui

dans le monde du logiciel libre (dont les conséquences sont aussi sociales et politiques).

La deuxième modalité relationnelle nouvelle entre production et utilisation est celle du réseau lui-

même. Des pièces détachées n’ont de sens qu’à travers un réseau de technicité inscrit sur le

territoire  où  elles  sont  disponibles,  donc  en  contact  avec  les  points  d’utilisation.  La  réalité

technique est alors à la fois « condensée » dans la pièce détachée et « dilatée » dans le réseau. Si

le  risque  de  fermeture  existe  toujours  au  niveau  humain  médian  de  l’utilisation,  au  niveau

« microtechnique » de la pièce détachée et au niveau « macrotechnique » du réseau, elle n’a pas

lieu. Mais cela est encore insuffisant car la charge de surhistoricité doit aussi disparaître au niveau

mésotechnique, c’est-à-dire au niveau humain de communication avec l’objet.

Cette ouverture mésotechnique peut s’opérer selon Simondon par la convergence entre le réseau

de technicité et le réseau de sacralité à travers l’« œuvre esthétique
27

 ». Or, l’« œuvre esthétique »

dont il parle n’est pas l’œuvre esthétique instituée, celle d’un domaine limité d’activité avec ses

normes et ses conventions comme le monde de l’art ou du design. La réalité esthétique qui fait

converger technicité et sacralité n’est pas « détachable du monde », elle est une « préoccupation

de totalité et d’organisation du réel existant selon ses lignes et ses pouvoirs
28

 ». La rencontre entre

la sacralité et la technicité que la réalité esthétique rend possible doit  alors s’entendre de la

manière suivante : la sacralité est à la fois « le sens du donné et de la valeur de son intégrité » et

ce qui « apporte au geste esthétique son pouvoir de contemplation » ; et la technicité est ce qui

« apporte sa force opératoire et l’ouverture de communication par la multiplication possible
29

 ».

Pour qu’une telle rencontre soit une véritable compatibilité entre deux ordres de grandeur, elle doit

s’opérer  au niveau médian,  celui  de l’objet  produit  et  plus précisément  de ses structures et

fonctions. Une telle découverte de compatibilité serait selon Simondon l’analogue pour l’époque

industrielle  de la  place centrale  que pouvait  occuper  « l’œuvre esthétique » dans l’Antiquité

grecque ou à la Renaissance et plus récemment, mais de manière partielle, avec certains projets

de Le Corbusier.

S’il fallait ainsi résumer ce qu’il faut pour produire une industrie ouverte, il faudrait donc rétablir une

communication avec la technicité, construire un code commun entre l’humain et la machine, lutter

contre  la  virtualisation  commerciale  en  concevant  des  objets  compréhensibles  que l’on  peut

entretenir, réparer et améliorer, c’est-à-dire les perpétuer dans l’existence en vivant parmi eux

sans idolâtrie ni angoisse à travers une relation esthétique où convergent technicité et sacralité.

Design écosocial et industrie ouverte

L’industrie ouverte est-elle une proposition écologique ? Comment le design peut-il l’assumer ou y

contribuer ? Pour répondre à la première question, bien qu’elle ne soit pas présentée comme telle

par Simondon, l’idée d’une industrie ouverte prend un sens écologique à bien des égards. En tant

qu’industrie, elle est plus concrète que l’artisanat, elle tend donc à la naturalisation, c’est-à-dire à



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 11/15

une analogie de fonctionnement avec les êtres vivants. Ensuite, un objet concret est aussi plus

économe en matériaux et en énergie car il est plus cohérent par synergie des fonctions et synergie

des éléments. Enfin, le milieu associé, à la fois naturel et technique, est une condition sine qua

non  du  fonctionnement,  ce  qui  traduit  une  co-détermination  qui  peut  s’entendre  de  manière

positive. Mais les résultats du fonctionnement comme les résidus et les déchets ne sont pas

directement intégrés dans le couplage individu technique – milieu associé, ainsi que les impacts

multiples comme l’emprise au sol, la pollution et la destruction de la machine hors d’usage (même

si pour Simondon toute machine réellement concrète est  non destructive et  « lutte contre la

dégradation de l’énergie de l’univers »). La modification des écosystèmes par la simple présence

de la machine, même en dehors de son fonctionnement, n’est pas non plus prise en compte à ce

niveau.

C’est  plutôt  la condition d’ouverture
30

,  corrélative théoriquement de la concrétisation, qui  peut

s’entendre comme une exigence écologique. De manière claire, il  apparaît  que les modalités

concrètes de l’ouverture, à savoir l’information, l’entretien, la réparation et l’amélioration contre

l’obsolescence  produite  par  la  vénalité,  ont  une  valeur  positive  et  constructive  sur  le  plan

écologique.  Tout  ce  qui  peut  perpétuer  un  fonctionnement  technique  en  évitant  son  usure

prématurée et surtout sa mise au rebut anticipée en faisant obstacle à tout ce qui s’y oppose et en

particulier le progrès technique, est directement écologique. Le paradoxe est donc que le progrès

technique en ce sens précis de concrétisation et d’ouverture, est écologique alors que la position

classique consiste à penser le contraire. Une écologie technologique n’est pas une contradiction

dans les  termes mais  bien une nécessité.  Une industrie  réellement  ouverte  est  en ce sens

écotechnologique.

On peut en trouver une confirmation dans les ultimes textes de Simondon des années 1970-1980

où il reconnaît la « communauté de destins
31

 » qui unit désormais l’humanité et la nature suite au

développement  industriel  planétaire,  et  qu’une  telle  communauté  de  destins  exige  une

responsabilité qui ne peut trouver son sens dans l’alternative entre industrialisme et écologisme,

c’est-à-dire entre humanisation terminale de la nature par la technique et sanctuarisation absolue

de  la  nature  contre  les  activités  humaines.  Pour  dépasser  une  telle  alternative,  Simondon

reconnaît  l’importance  du  mouvement  écologiste
32

 pour  sa  capacité  à  penser  les  ordres  de

grandeur topologiques (local et planétaire) et chronologiques (passé et avenir lointains) pour que

le présent soit constructif, mais à condition que le souci et l’action écologistes ne se fassent pas

dans le rejet mystique et massif de la technique.

C’est  d’ailleurs  en ce sens qu’il  proposera trois  perspectives pour  une nouvelle  éthique des

techniques
33

 où le progrès technique est de nouveau convoqué pour montrer que la technique

industrielle peut au présent devenir une technique de « récupération ». L’exemple qu’il donne est

celui de la fusion nucléaire pour récupérer les déchets radioactifs issus de l’ancienne technologie

de fission. Bien qu’il soit toujours spéculatif à ce jour, il donne une occasion de s’interroger sur une

« industrie de la désindustrialisation » qui semble incontournable pour « sortir du nucléaire » en

récupérant  les  déchets  radioactifs  précédents  et  en  neutralisant  les  effets  polluants  du

démantèlement.  En  ce  sens,  la  technique  industrielle  peut  aussi  devenir  une  technique

futurologique, et préparer ainsi l’avenir sous la forme d’un « plan d’organisation d’une société post-

industrielle ». À la suite des écologistes, Simondon considère que de petites unités autogérées,

conviviales (au sens d’Illich), décentralisées, locales et en autarcie énergétique, est une « chose

effectivement possible et sans doute souhaitable
34

 ». La technique industrielle peut enfin procéder

à une récupération du passé comme source pour le présent étayée par les orientations de l’avenir

contre  l’obsolescence.  Cette  récupération  du  passé  se  ferait  par  réintégration  de  schèmes

techniques, d’inventions mais aussi de pratiques oubliées ou d’objets délaissés que l’on peut

réemployer en leur donnant une utilité et surtout un sens nouveau et durable y compris sous la

forme muséale. Finalement, l’enjeu éthique de l’industrie ouverte est de pouvoir « récupérer » à la

fois la technique, la nature et l’humanité en un tout vivant qui fait la richesse du monde.

L’industrie ouverte est donc compatible avec l’écologie si et seulement si l’exigence profonde de

réforme culturelle qu’elle implique est respectée. C’est sans doute une démarche complémentaire

qu’il faut mettre en œuvre pour qu’elle ait une chance de s’accomplir. Cela signifie que le design

non-industriel peut exister pour certains aspects de la vie quotidienne par l’artisanat, le bricolage et

l’ingénierie low tech ; que le design industriel peut exister sur d’autres aspects plus durs comme la

récupération et la désindustrialisation ; mais que le design qui correspond à la situation critique

que nous vivons est un design compatible avec l’industrie ouverte. Il faut alors considérer un tel



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 12/15

design comme un design pluriel  et  complémentaire  au sens où il  est  à  la  fois  une activité

scientifique de conception, une activité technique d’invention, une activité artistique de création et

une activité politique de participation. Autrement dit, pour lutter contre les inégalités écosociales et

prendre soin à long terme des milieux de vie, le design ne peut sans doute pas faire l’économie de

repenser son rapport à l’industrie et l’idée d’industrie ouverte de Simondon replacée dans son

exigence intellectuelle, sociale et politique de réformer la culture est d’un grand intérêt. Sa critique

est nécessaire à condition qu’elle soit une « récupération » au sens d’une ressource de schèmes

de pensée et d’une exigence d’invention plutôt que d'une force négative que le modèle industriel

dominant intègre pour se redéployer.

Bibliographie

• Aron, Raymond, Dix-huit leçon sur la société industrielle, Paris, Seuil, 1962.

• Barthélémy, Jean-Hugues, Simondon, Paris, Les Belles Lettres, 2014.

• Barthélémy, Jean-Hugues, La Société de l’Invention. Pour une architectonique philosophique de

l’âge écologique, Paris, Éditions Matériologiques, 2018.

•  Beau,  Rémy  ;  Larrère,  Catherine  (dir.),  Penser  l’Anthropocène,  Paris,  Les  Presses  de

SciencesPo, 2018.

• Bergson, Henri, Les deux sources de la morale et de la religion, Paris, PUF, 2003

• Bonneuil, Christophe ; Fressoz, Jean-Baptiste, L’événement anthropocène, Paris, Seuil, 2013.

• Bontems, Vincent (dir.),  Gilbert Simondon ou l’invention du futur,  Colloque de Cerisy, Paris,

Klincksieck, 2016.

•  Bontems,  Vincent,  «  Esclaves  et  machines,  même  combat  !  L’aliénation  selon  Marx  et

Simondon », Cahiers Simondon, numéro 5, Paris, L’Harmattan, 2013.

• Bookchin, Murray, « Vers une technologie libératrice », dans Au-delà de la rareté. L’anarchisme

dans une société d’abondance, Montréal, Écosociété, 2016.

• Bookchin, Murray, Pouvoir de détruire, pouvoir de créer. Vers une écologie sociale et libertaire,

Paris, L’Échappée, 2019.

• Bookchin, Murray, Notre environnement synthétique. La naissance de l’écologie politique, Paris,

Atelier de création Libertaire, 2017.

• Duhem, Ludovic ; Rabin, Kenneth (dir.), Design écosocial. Convivialités, pratiques situées et

nouveaux communs, Fauconney-et-la-mer, it : éditions, 2018.

• Duhem, Ludovic ; Pereira De Moura, Richard (dir.), Design des territoires. L’enseignement de la

biorégion, Paris, Eterotopia, 2020.

• Duhem, Ludovic, « Entrer dans le moule. Poïétique et individuation chez Simondon », Revue La

Part  de  l’Œil,  n°27-28,  Formes  et  forces.  Topologies  de  l’individuation,  Deleuze,  Simondon,

Bruxelles, 2012-2013.

• Duhem, Ludovic, « La réticulation du monde. Simondon penseur des réseaux », dans Vincent •

Bontems (dir.), Gilbert Simondon ou l’invention du futur, Colloque de Cerisy, Paris, Klincksieck,

2016.

• Duru-Bellat, Marie, Pour une planète équitable. L’urgence d’une justice globale, Paris, Seuil,

2014. 



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 13/15

•  Guchet,  Xavier,  Pour  un  humanisme technologique.  Culture,  technique  et  société  dans  la

philosophie de Gilbert Simondon, Paris, PUF, 2010.

• Huygues, Pierre-Damien, Art et industrie. Philosophie du Bauhaus, Paris, Circé, 1999.

• Illich, Ivan, La convivialité, Paris, Seuil, 1973.

• Larrère, Catherine, Les Inégalités environnementales, Paris, PUF, 2017.

• Laurent, Éloi ; Pochet, Philippe, Pour une transition sociale-écologique. Quelle solidarité face aux

défis environnementaux ?, Paris, Les petits matins/Institut Veblen, 2015.

• Malm, Andreas, L’anthropocène contre l’histoire. Le réchauffement climatique à l’ère du capital,

Paris, La Fabrique, 2017.

• Simondon, Gilbert, L’individuation à la lumière des notions de forme et d’information, Grenoble,

Millon, 2013.

• Simondon, Gilbert, Du mode d’existence des objets techniques, Paris, Aubier, 2012.

• Simondon, Gilbert, Sur la technique, Paris, PUF, 2014.

• Simondon Gilbert, Imagination et invention (1965-1966), Paris, PUF, 2014.

• Simondon, Gilbert, L’invention dans les techniques. Cours et conférences, Paris, Seuil, 2005.

• Stiegler, Bernard, Constituer l'Europe, 1. Dans un monde sans vergogne, Paris, Galilée, 2005.

• Stiegler, Bernard, De la misère symbolique, 1. L’époque hyperindustrielle, Paris, Galilée, 2004.

• Stiegler, Bernard, Le design de nos existences à l’époque de l’innovation ascendante, Paris, Mille

et une nuits, 2008.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 14/15

Voir l’Introduction de Duhem, Ludovic ; Rabin, Kenneth (dir.), Design écosocial.1.

Convivialités, pratiques situées et nouveaux communs, Fauconney-et-la-mer, It : éditions,

2018. 

Voir à ce sujet toute une série récente d’ouvrages : Duru-Bellat, Marie, Pour une planète2.

équitable. L’urgence d’une justice globale, Paris, Seuil, 2014 ; Larrère, Catherine, Les

Inégalités environnementales, Paris, PUF, 2017 ; Laurent, Éloi ; Pochet, Philippe, Pour une

transition sociale-écologique. Quelle solidarité face aux défis environnementaux ?, Paris,

Les petits matins/Institut Veblen, 2015.  

Voir Midal, Alexandra, Le Design. Introduction à l’histoire d’une discipline, Paris, Pocket,3.

2009.  

Voir Stiegler, Bernard, De la misère symbolique. 1. L’époque hyperindustrielle, Paris,4.

Galilée, 2004. 

C’est ce que l’on peut constater dans les travaux des historiens des techniques qui5.

considèrent que l’industrie existe à différentes époques précédant le XVIIIe siècle où on en

situe habituellement l’origine. Voir par exemple Gimpel, Jean, La révolution industrielle du

Moyen Âge, Paris, Seuil, 2002 et Gilles, Bertrand, Les ingénieurs de la Renaissance, Paris,

Seuil, 1964. 

Pour une analyse détaillée, voir Simondon, Gilbert, L’individuation à la lumière des notions6.

de formes et d’information, Grenoble, Millon, 2013, chap. 3. Pour un commentaire, voir

Duhem, Ludovic, « Entrer dans le moule. Poïétique et individuation chez Simondon », La

Part de l’Œil, n°27-28, Formes et forces. Topologies de l’individuation, Deleuze, Simondon,

Bruxelles, 2013. 

Voir Simondon, Gilbert, Du mode d’existence des objets techniques, Paris, Aubier, 2012.7.

Noté MEOT. 

Voir Bontems, Vincent, « Esclaves et machines, même combat ! L’aliénation selon Marx et8.

Simondon », Cahiers Simondon, n°5, Paris, L’Harmattan, 2013, pp. 9-25. 

Voir Guchet, Xavier, Pour un humanisme technologique. Culture, technique et société dans9.

la philosophie de Gilbert Simondon, Paris, PUF, 2010. 

Voir MEOT, p. 54. 10.

Voir MEOT, p. 144. 11.

MEOT, p. 35. 12.

MEOT, p. 75. 13.

MEOT, p. 76. 14.

Voir Simondon, Gilbert, « Psycho-sociologie de la technicité », in Sur la technique, Paris,15.

PUF, 2014. Noté ST. 

ST, p. 58. 16.

Voir Simondon, Gilbert, Imagination et invention (1965-1966), Paris, PUF, 2014, pp.17.

167-170. 

Voir Vincent Beaubois, « Design et technophanie », Cahiers Simondon, n°5, Paris,18.

L’Harmattan, 2013, pp. 59-74. 

ST, p. 60. 19.

ST, p. 61. 20.

ST, p. 64. 21.

ST, p. 65. 22.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:03:45, depuis le 216.73.216.174 15/15

Ibid. 23.

ST, p. 66. 24.

Ibid. 25.

Voir Duhem, Ludovic, « La réticulation du monde. Simondon penseur des réseaux », dans26.

Vincent Bontems (dir.), Gilbert Simondon ou l’invention du futur. Colloque de Cerisy, Paris,

Klincksieck, 2016, pp. 227-240. 

Sur cette convergence, voir Duhem, Ludovic, « “Non omnis moriar…” : spiritualité,27.

religiosité et sacralité chez Simondon », Cahiers Simondon, n°6, Paris, L’Harmattan, 2015,

pp. 111-130. 

ST, p. 121. 28.

Ibid. 29.

Qu’il faut comprendre avec et au-delà de Bergson (Les deux sources de la morale et de la30.

religion) et de Von Bertalanffy (Théorie générale des systèmes) dont Simondon fait la

critique. 

Simondon, Gilbert, « Art et nature », dans Sur la technique, op. cit., p. 198. 31.

Voir Simondon, Gilbert, « Sauver l’objet technique », dans Sur la technique, op. cit., pp.32.

447-454. 

Simondon, Gilbert, « Trois perspectives pour une réflexion sur l’éthique et la technique »,33.

dans Sur la technique, op. cit., pp. 337-351. 

ST, p. 344. Voir en particulier Bookchin, Murray, « Vers une technologie libératrice », dans34.

Au-delà de la rareté. L’anarchisme dans une société d’abondance, Montréal, Écosociété,

2016, pp. 97-153. 


