
Design
Arts
Médias

Hospitalité et vulnérabilité : le design urbain
comme activité de bricolage critique.
Proposition d’analyse des installations
urbaines du collectif Bruxellois, Design for
Everyone (D4E1)

Joffrey Paillard

2024-05-31



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 2/20

Joffrey  Paillard  est  docteur  en  ville  et  architecture  (Université  Paris  Nanterre),  membre  du

Laboratoire Architecture/Anthropologie UMR LAVUE 7218, ENSA Paris la Villette, et chercheur en

design.  Site  internet  personnel  :  cartographie  « mobilier  et  design  urbain  hostile »  :

https://urlz.fr/k28t

Résumé

En nous servant du travail  d'installations urbaines du collectif  Bruxellois Design for Everyone

(D4E1), que nous avons rencontré et interviewé dans le cadre de notre thèse, nous aimerions

proposer  une analyse et  une lecture critique de l'espace public  et  du design urbain comme

spatialité et objet inhospitalier. L'intérêt que nous portons à leur travail, initié en 2018, porte sur la

mobilisation  du  design,  que  nous  aimerions  comprendre  comme  agent  critique  et  comme

possibilités  d'actions  « micropolitiques ».  Leurs  actions  in  situ  peuvent  s'apparenter  à  une

réhabilitation hospitalière, artisanale et bricolée, d'une situation de design hostile : le design contre

le design.

Abstract

Using the urban installation work of the Brussels collective Design for Everyone (D4E1), whom we

met and interviewed as part of our thesis, we'd like to offer an analysis and critical reading of public

space and urban design as inhospitable spatiality and object. Our interest in their work, initiated in

2018, focuses on the mobilization of design, which we'd like to understand as a critical agent and

as possibilities for "micropolitical" actions. Their in-situ actions can be likened to a hospitable,

artisanal, DIY rehabilitation of a hostile design situation: design against design.

Introduction

Le 21 décembre 1996, au théâtre des Amandiers à Nanterre, Jacques Derrida improvisait un

discours dans lequel il dénonce l'apparition et la constitution d'un « délit d'hospitalité », formulation

qui résonne comme un paradoxe ou un oxymore - tant sur le plan grammatical que sur le plan

humain -  dont  la  finalité  n'est  autre que la répression,  par  la  sanction pénale,  d'un acte de

solidarité
1

 et d'accueil envers d'autres êtres humains en situation irrégulière :

« L'an dernier, je me rappelle un mauvais jour : j'avais eu comme le souffle coupé, un

haut-le-cœur en vérité, quand j'ai  entendu pour la première fois, la comprenant à

peine, l'expression « délit d'hospitalité ». En fait, je ne suis pas sûr de l'avoir entendue,

car je me demande si quelqu'un n'a jamais pu la prononcer et la prendre dans sa

bouche, cette expression venimeuse, non, je ne l'ai pas entendue, et je peux à peine

la répéter, je l'ai lue sans voix, dans un texte officiel. Il s'agissait d'une loi permettant

de poursuivre, voire d'emprisonner, ceux qui hébergent et aident des étrangers en

situation jugée illégale. Ce « délit d'hospitalité » (je me demande encore qui a pu oser

associer ces mots) est passible d'emprisonnement. Que devient un pays, on se le

demande, que devient une culture, que devient une langue quand on peut y parler de

« délit d'hospitalité », quand l'hospitalité peut devenir, aux yeux de la loi et de ses

représentants, un crime
2

 ? »

Bientôt trente ans que le philosophe a prononcé ces mots, et l'hospitalité comme acte et geste

d'accueil tourné vers l'autre - l'étranger ou l'étrangère qu'on ne connait pas, celui ou celle dans la

nécessité ou le besoin - n'est toujours pas un droit acquis ni un devoir requis, mais une possibilité

de plus en plus incertaine et menacée
3

 et toujours plus empreinte de rejet et de mépris, d'exclusion

et de violence envers les plus démuni·es, précaires et fragiles souvent observé·es uniquement

comme des  individus  étranges  ou  alarmants.  L'hospitalité  se  donne comme intrinsèquement



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 3/20

contradictoire, et la raison à cela est qu'elle se construit sur sa propre opposition, une opposition

radicale entre la loi de l'hospitalité (universelle, perpétuelle, inconditionnelle) telle que décrite par

Emmanuel Kant
4

, et les lois de l'hospitalité (procédurales, processuelles, conditionnelles)
5

 telles

qu'analysées  et  théorisées,  entre  autres,  par  Jacques  Derrida
6

,  Émile  Benveniste
7

 ou  Anne

Gotman
8

.

Dans la cinquième séance de son séminaire - au titre évocateur, Pas d'hospitalité - Derrida disait :

« Tout se passe comme si l'hospitalité était impossible : comme si la loi de l'hospitalité

définissait cette impossibilité même, comme si on ne pouvait que la transgresser,

comme si  la  loi  de l'hospitalité  absolue,  inconditionnelle,  hyperbolique,  comme si

l'impératif catégorique de l'hospitalité commandait de transgresser toutes les lois de

l'hospitalité, à savoir les conditions, les normes, les droits et devoirs qui s'imposent

aux hôtes et aux hôtesses, à ceux ou à celles qui donnent comme à ceux ou à celles

qui reçoivent l'accueil. Réciproquement, tout se passe comme si les lois de l'hospitalité

consistaient, en marquant des limites, des pouvoirs, des droits et des devoirs, à défier

et à transgresser la loi de l'hospitalité, celle qui commanderait d'offrir à l'arrivant un

accueil sans condition
9

. »

Si Derrida parle dans son discours d'une « antinomie de l'hospitalité », c'est pour insister sur le fait

que la loi et les lois « distribuent différemment leur histoire et leur géographie anthropologique
10

 ».

L'hospitalité se donne comme un geste à la fois spatial et un geste à la fois social, qui marque,

comme l'écrit la philosophe Manola Antonioli, « le double signe de l'invitation, donc de l'hospitalité

et  de  la  responsabilité,  au  sens  de  "répondre  de"
11

 ».  Cette  géographie  si  particulière  de

l'hospitalité se matérialise dans cette réponse qui sous-entend que l'hospitalité doit répondre à des

actes précis (des conduites et des comportements) de la part de l'accueilli·e, c'est-à-dire une

personne étrangère et/ou inconnue à l'accueillant·e. La psychanalyste Anne Dufourmantelle, dans

ses commentaires et analyses « didascaliques » du texte original de Derrida, écrit que ce geste

« dessine les contours d'une géographie - impossible, illicite - de la proximité. Une proximité qui ne

s'opposerait pas à un ailleurs venu du dehors la cerner, mais un "proche du proche", cet orbe

insoutenable  de  l'intimité  qui  s'effondre  en  haine
12

 ».  Il  semble  alors  se  dessiner  un  rythme

organisationnel  d'espacement  et  de  répartition  des  corps  entre  les  hôtes  (accueillant·es  et

accueilli·es) selon une géographie précise, située et ordonnée qui orchestre et dicte la « bonne

distance » de l'autre tout en gardant une proximité relative.

Partons maintenant d'un simple constat : s'il existe un délit d'hospitalité, il n'existe à ce jour rien qui

s'apparenterait à un « délit d'inhospitalité », personne ne pourrait être jugé·e coupable d'avoir été

inhospitalier·ère  envers  un  tiers  individu ;  personne ne  serait  puni  pour  avoir  refusé  l'accès,

l'accueil ou l'hébergement d'un être humain qu'il ou elle juge non recevable ou admissible « chez

soi ».  Nous  aimerions  pour  cet  article  nous  intéresser  tout  particulièrement  à  ce  que  nous

désignons comme une « inhospitalité de proximité » qui se manifeste dans les interstices de la

ville,  dans les creux,  les vides et  les marges du système urbain et  de l'espace public ;  une

« inhospitalité interstitielle urbaine » qui se matérialise par la présence de plus en plus fréquente,

banalisée, normalisée et justifiée de pics, de grilles, de pierres, d'installations végétalisées, voire

sous des formes plus esthétiques et « design
13

 » à travers le mobilier urbain, souvent qualifié

d'« anti-SDF »,  à l'image des bancs publics à « accoudoirs » ou des assises de plus en plus

individuelles  ou  individualisées.  Cette  production  d'artefacts  si  singuliers  nous  préférons  la

désigner, à la suite de notre travail de thèse, de « dispositif de design urbain hostile
14

 », dont le but

principal est d'empêcher l'installation des publics « indésirables » de l'espace public en rendant

impraticables ou inconfortables les plis de la ville : un design urbain inhospitalier en réponse à la

présence de corps à proximité ou à l'intérieur de spatialités non prévues à cet effet.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 4/20

Figure 1. Installation inhospitalière sous le porche d'un immeuble à Dijon. Photo personnelle.

« Répondre »,  explique Derrida,  ne  doit  pas  seulement  se  concevoir  comme un acte  positif,

altruiste et tourné vers l'autre, répondre peut être un comportement rempli  de violence et de

haine :  « Mais le mot répondre est lourd de sens :  il  ne s'agit  pas seulement d'échange, de

reconnaissance ou de respect de l'autre. L'injonction à répondre, ne l'oublions pas, peut-être un

acte de violence extrême
15

 ». Effectivement, si répondre c'est donner suite à un événement, alors

le délit d'hospitalité tel qu'énoncé plus haut est bel et bien une réponse, une réponse punitive à un

problème d'entraide et altruiste à la suite de déplacements et de flux migratoires. Derrida met en

garde  contre  cette  injonction  à  répondre,  comme appel  à  la  responsabilité  :  « Ce  système

d'injonction peut prétendre s'installer dans une éthique de la responsabilité : tu dois répondre de

toi,  de  ton  identité.  Par  conséquent,  l'appel  à  la  responsabilité  peut  aussi  bien  être  le

commencement de l'éthique que celui de la police et de l'autorité étatique. Il faut donc être sans

cesse attentif à ces risques de perversion de la loi de responsabilité
16

 ». Ce que nous proposons

pour cet article c'est une réponse à la réponse, c'est de nous questionner sur cette « injonction à

répondre » qui peut tout aussi bien être une manifestation de pouvoir que devenir un acte de

résistance. Si le « délit d'hospitalité » se veut une réponse de contrôle sécuritaire contre celles et

ceux qui font preuve de solidarité envers celles et ceux qui en ont besoin, nous souhaitons ici nous

intéresser spécifiquement à une tentative de réponse au « délit d'inhospitalité » matérialisé par les

dispositifs de design urbain hostile. Pour cela, nous proposons de nous appuyer sur le travail

d'installations urbaines du collectif Bruxellois Design for Everyone (D4E1) qui, depuis 2018, milite

et s'engage contre la multiplication et la profusion de ce design violent et méprisant, mais surtout

inhumain
17

. Nous allons, pour cet article, tenter de lier design et hospitalité grâce à la mobilisation

du bricolage en tant qu'activité de proximité politique constitutive du care  comme philosophie

d'inspiration critique permettant de prendre soin de la vulnérabilité des êtres dans la pensée

urbaine ; une certaine sobriété créatrice au service d'une vulnérabilité réinventée.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 5/20

1. Interstice et proximité : la manifestation de
l'inhospitalité

Nous l'aurons compris, ce jeu dialogique qui structure et conditionne tout régime d'accueil ou de

rejet demande premièrement un lieu, comme géographie de l'in·hospitalité, et deuxièmement une

action, comme réponse in·hospitalière. Lieu et action, géographie et réponse seront nos premiers

axes, ou filtres analytiques. Si chaque dispositif de design urbain hostile est unique, il y a pourtant

une caractéristique qui ne change guère, leur localisation. C'est pour cette raison qu'il est très

important de mentionner le fait que le design urbain hostile comme stratégie d'éviction des plus

précaires de l'espace public ne peut et ne doit pas se résumer à leur typologie de dispositif (pics,

grilles, cailloux, installation végétalisée, etc.), ce qui minimiserait leur caractère proprement violent,

mais demande une analyse située et toujours « en situation », car quand bien même il  existe

certaines séries, analogies ou ressemblances, il n'y a pourtant aucune proposition similaire à une

autre.

En réalité, c'est bien ce design urbain qui produit des situations inhospitalières, c'est bien le design

urbain en tant que projet et projection qui nous met face à des situations qui « fabriquent » de

l'inhospitalité,  selon un processus récurrent  à toute situation,  à savoir  la  volonté d'empêcher

l'installation d'individu dans des endroits que l'on juge non prévus à cet effet par l'installation

d'objets urbains. L'objet devient dispositif de design urbain inhospitalier, voire résolument hostile,

en tant qu'il devient un obstacle à l'accueil plus ou moins temporaire d'un corps au sein d'une

spatialité ouverte et libre, que l'on vient fermer et contraindre. Pour cela, la stratégie employée est

la même, et consiste à placer un objet pensé et imaginé selon la situation pour restreindre l'accès

à un espace, souvent délaissé. Nous avons donc bien là un lieu qui se répète (l'interstice, la

marge) et une action identique (obstruer, empêcher) qui se matérialise par une géographie de

l'hospitalité annihilée par la présence d'objet urbain comme réponse aux possibles installations de

personnes. Ainsi, comme nous l'avons évoqué très brièvement en introduction, nous sommes en

présence  d'un  régime  très  particulier  d'inhospitalité,  que  nous  désignons  sous  l'appellation

« inhospitalité de proximité » ou « inhospitalité interstitielle urbaine ». Cette dénomination nous est

apparue comme la plus à même pour traduire et retranscrire deux caractéristiques fondamentales

à  toute  proposition  de  ce  type  :  l'interstice  comme  micro  spatialité  résiduelle  formée  par

l'architecture, et la proximité comme distance géographique ordinaire et banale au sein de l'espace

public.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 6/20

Figure 2. Installation inhospitalière dans chaque vide produit par l'architecture du bâtiment. Photo

personnelle prise à Paris.

2 : Design critique : contre-discours et
contre-objet

Et c'est justement à ce niveau très précis, en réponse aux situations d'inhospitalité, qu'intervient le

travail  militant  du  collectif  D4E1  qui  va  tenter  de  corriger  et  d'atténuer  cette  production

inhospitalière  de  l'espace  public  interstitiel.  D4E1  propose  des  situations  qui  fabriquent  de

l'hospitalité en cela que les installations du collectif agissent comme des actions transformatrices

du lieu où sont implantés les dispositifs de design urbain hostile. Les interventions du collectif se

calquent sur un principe similaire aux installations de design hostile, c'est-à-dire qu'elles tentent au

maximum de contrecarrer les possibilités d'entraves en empêchant le pouvoir de se manifester.

C'est un pouvoir militant qui se fonde sur un pouvoir biopolitique en utilisant les mêmes méthodes,

les mêmes procédures, les mêmes instruments : le design par le design ; le design contre le

design. Ainsi, là où est refusé un usage se conformant à une fonction unique, le collectif modifie

cette directive en proposant de nouvelles possibilités, nous permettant d'analyser, selon nous, le

travail du collectif sur deux niveaux :

Premièrement, D4E1 produit un contre-discours militant qui se base sur le discours premier du

pouvoir : quand l'un dit « tu ne t'allongeras pas », l'autre répond « tu pourras t'allonger », quand le

pouvoir dit « tu ne t'abriteras pas », la résistance rétorque « tu pourras trouver refuge ». Le collectif

modifie le discours, son interprétation et sa réception : d'un ordre et d'un discours normatif on

glisse vers des propositions d'usages et des possibilités de faire.

Deuxièmement, D4E1 produit un contre-objet critique qui se fonde sur l'objet premier pensé par le

pouvoir : le banc est la forme originelle et l'objet construit en sera sa contreforme. Le nouvel objet



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 7/20

n'a de sens et n'acquiert une réelle signification que dans sa confrontation à l'objet déjà installé

dans l'espace public, il ne se concrétise et ne peut se concrétiser comme matérialité formelle et

d'usage que par sa mise en tension avec l'objet au cœur de la critique.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 8/20

Figures 3 et 4. Exemple d'avant/après intervention du collectif dans le métro de Bruxelles. Photos

envoyées par Laurent Toussaint et Charlotte Renouprez, fondateur et fondatrice de Design for

Everyone.

Finalement, nous pourrions comprendre les créations du collectif comme des non-objets, si l'on se

réfère à la définition de l'objet telle que donnée par Roland Barthes : « Communément, nous

définissons l'objet comme "quelque chose qui sert à quelque chose"
18

 ». Or là, on voit bien que ce

que produit et bricole le collectif, en amont de l'installation, ne sert à rien tant que cette matière

informelle et impropre n'est pas dans un rapport de force direct avec la forme et le propre, contre

lesquels elle doit lutter. Les non-objets proposés par le collectif ont une réalité pratique et critique

et ne deviennent objets que dans leur superposition avec l'objet premier : c'est dans l'assemblage

de l'un et de l'autre que se crée un troisième résultat. Comme le souligne le philosophe Vincent

Beaubois, l'objet de design « ne fait sens que depuis une matérialité achevée, déjà-là
19

 ». Nous

pourrions dire que D4E1 produit un design du vide, du négatif ; un design de la marge, de la lisière

ou de l'interstice ;  soit un design de proximité interstitiel  :  c'est un contre-objet qui produit un

contre-discours dans le sens d'un contre-pouvoir, un design artisanal contre un design industriel,

un design critique et de résistance en réponse à un design biopolitique et de pouvoir.

Il ne s'agit donc pas de créer de l'hospitalité à partir de rien, les actions du collectif n'ont pas

vocation à remplir les vides urbains par l'installation d'objets ni même d'aménager les interstices

ou les espaces résiduels de l'espace public permettant un accueil moins austère. La politique

interventionniste de D4E1 est justement de partir  d'une situation inhospitalière produite par la

présence de dispositifs de design urbain hostile pour transformer cette même situation en quelque

chose qui, si ce n'est plus accueillant, sera moins violent. Leurs actions peuvent se lire comme une

réponse et comme une responsabilité à répondre de, c'est un jeu d'équilibre et de maintien de

forces entre hospitalité et  inhospitalité où l'hospitalité de l'accueil  se pense par le prisme de

l'hostilité du rejet. C'est en réponse à la violence de l'inhospitalité du design urbain que l'on peut

repenser de nouvelles formes d'hospitalité urbaine par la mobilisation d'une nouvelle typologie de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 9/20

design urbain. On peut alors analyser leurs interventions comme des intrusions positives dans

l'espace public sous forme de situations qui tenteraient d'améliorer (de manière éphémère et

provisoire) le quotidien des populations chassées et jugées indésirables ; ce sont des propositions

d'hospitalité comme modulation et variation à ce qui semble s'apparenter à une certaine forme de

care.

3 : Réparer les « défauts d'hospitalité » par la
mobilisation du care : prendre soin des corps
et des objets

La  politologue  Joan  Tronto  a  beaucoup  écrit  sur  la  notion  théorique  de  l'éthique  du  care,

participant à sa création et sa diffusion. Elle écrit :

« Plutôt que de soumettre à discussion les multiples utilisations du terme de care

(« sollicitude/soin »), je proposerai cette définition élaborée par Berenice Fischer et

moi-même : « Au niveau le plus général, nous suggérons que le care soit considéré

comme une activité générique qui comprend tout ce que nous faisons pour maintenir,

perpétuer et réparer notre "monde", en sorte que nous puissions y vivre aussi bien

que possible. Ce monde comprend nos corps, nous-mêmes et notre environnement,

tous éléments que nous cherchons à relier en un réseau complexe, en soutien à la

vie »
20

. »

C'est donc un double rapport au care qui serait ici envisageable avec une attention portée sur la

vulnérabilité des personnes les plus fragiles et précaires et une attention qui a pour objectif de

« réparer » les défauts d'hospitalité de l'espace public. Nous proposons une orientation du care

selon deux voies jumelées, avec le corps humain d'un côté, et le corps urbain de l'autre. À travers

la mobilisation du care, nous aimerions insister sur le soin à apporter à certains besoins primaires,

à commencer par celui du repos du corps et du corps en repos (l'immobilité, l'attente, le non-

mouvement).  Il  faut  penser  le  design urbain  comme une réponse d'hospitalité,  de solidarité,

d'empathie, de sollicitude et de tolérance, comme une valeur de reconnaissance
21

 de l'autre, de

l'altérité et de la différence (comme bien commun fondamental), et non comme un acte de mépris.

En ce sens, les interventions de D4E1 peuvent se concevoir comme une manière de modifier le

message  renvoyé  par  les  objets  urbains,  de  transformer  leur  réception  comme  signe  et

signification. Penser le design comme production sémantique urbaine permet de donner à voir une

nouvelle image de la vie sociale
22

 du design urbain, composée par l'objet et le message (n'oublions

pas que le design « désigne », qu'il est discours et signe, forme et signification).



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 10/20

Figure 5.  Exemple d'avant/après intervention du collectif  dans une rue de Bruxelles.  Photos

envoyées par Laurent Toussaint et Charlotte Renouprez, fondateur et fondatrice de Design for

Everyone.

Pour imaginer la possibilité de situations hospitalières, il faut donc déjà porter attention au design

urbain, il faut penser et envisager le message et la signification que tout objet renvoie à celles et

ceux qui se confrontent à lui. On a tendance à oublier que le design urbain est la prolongation de

l'espace public, et non de vulgaires objets disposés ici et là sans cohérence avec l'ensemble.

Chaque banc public doit se comprendre comme la possibilité d'un lieu d'accueil (qui peut aussi se

retourner en spatialité de rejet). Il y a donc un réel soin quotidien et permanent à apporter à la rue

comme lieux de socialité et de sociabilité. Cette proposition rejoint celle du géographe Michel

Lussault, qui écrit : « Le care spatial permet aussi d'insister sur l'importance de l'interdépendance

des humains et des non-humains, qui est au cœur de tout habitat et de toute habitation. Ainsi, on

change radicalement  la  manière  d'appréhender  l'association  des uns et  des  autres  dans un

système de liens certes asymétriques, mais où personne et rien ne peuvent être traités a priori

comme un hôte indésirable
23

 ». Le design urbain comme possibilité réflexive pour « prendre soin »

des milieux de vie doit cesser d'être dispositif sécuritaire pour devenir outil solidaire, il faut arrêter

d'en faire un dess(e)in de contrôle et de discipline, pour enfin le concevoir comme une possibilité

appropriative interstitielle et (vraiment) conviviale
24

 : il ne s'agit pas de surveiller l'autre, mais bien

de veiller sur l'autre.

4 : Le « design de l'hospitalité » : un
laboratoire de recherche critique ?

En prenant comme point de départ et étude de cas les installations du collectif Bruxellois, nous

voulions engager une double réflexion sur le design urbain comme possibilité d'expérimentation et

sur l'espace public comme espace de (sur-)vie. Ce que nous trouvons intéressant, même si nous

sommes conscients que cela n'est qu'un début, c'est que le travail militant de D4E1 permet un

regard « critique », comme défini par Michel Foucault, qui disait, lors d'une conférence : « Je dirai

que la critique, c'est le mouvement par lequel le sujet se donne le droit d'interroger la vérité sur ses



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 11/20

effets de pouvoir et le pouvoir sur ses discours de vérité [...]
25

 ». Dès lors, la critique peut se

comprendre, elle aussi, comme une réponse, comme l'action de répondre et comme une mise en

mouvement intellectuelle, militante et politique. Il faudrait alors concevoir le design urbain comme

une  proposition  critique  nous  permettant  de  repenser  de  grands  concepts  théoriques  (ici

l'hospitalité) à l'échelle des petites expériences pratiques (l'expérimentation et le bricolage). Nous

proposons alors d'introduire la pensée d'un « design urbain critique », qui doit dépasser sa seule

« fonction  utilitaire »  ou  son seul  « usage fonctionnel »  pour  enfin  s'ouvrir  à  des  potentialités

nouvelles et encore inexplorées.

Pour cela, il est intéressant de revenir sur la notion de care, de montrer ses limites pour tenter de

les dépasser. En effet, un point qui nous paraît important est que d'après Tronto, le care n'est pas

une activité créatrice, le care n'a pas vocation à créer ni à produire. Elle écrit elle-même les limites

d'une telle démarche :

« L'un des moyens nous permettant de commencer à comprendre les limites du care

consiste à noter ce qu'il n'est pas. Parmi les activités de la vie qui d'une manière

générale ne relèvent pas du care, nous pouvons probablement inclure ce qui suit : la

recherche du plaisir, l'activité créatrice, la production, la destruction. Jouer, accomplir

un désir, mettre sur le marché un nouveau produit ou créer une œuvre d'art ne relève

pas du care
26

. »

Si le care est donc une première approche très intéressante et féconde comme « processus actif

[qui] comporte quatre phases, analytiquement distinctes, mais intimement liées [...] : se soucier de

(caring about) ; se charger de (taking care of) ; accorder des soins (care giving) ; recevoir des soins

(care receiving)
27

 », il ne peut pourtant se suffire à lui-même. En effet, Tronto explique que l'activité

créatrice  n'est  pas  une  formalité  du  care.  Or,  pour  notre  part,  nous  soutenons  que  le

renouvellement de l'habitabilité doit passer par un régime créatif. Il nous faudrait dès lors trouver

une autre piste. C'est pour cette raison que nous nous tournons vers l'hospitalité et la proposons

comme champs d'action et laboratoire de recherche critique. Ce que nous suggérons c'est donc

moins un design hospitalier, qu'un « design de l'hospitalité » ; un design comme forme et activité

créatrice. Chercher l'hospitalité selon ce schème, c'est pour nous l'occasion de dire et d'affirmer

qu'elle n'est pas « quelque chose » qui se donne comme ça, elle n'a pas de méthodes, de règles

ou de protocoles ; elle ne suit pas de procédures strictes et applicables partout, tout le temps de la

même manière. C'est une expérience, une trajectoire, une virtualité, qui ne peut s'appliquer à la vie

tel  un théorème. Elle  est  autant  singulière qu'elle  est  plurielle,  concrétisable qu'inatteignable,

fragile que possible. Donc, sans exclure le care de notre proposition, il nous semble judicieux de

l'augmenter par une politique créatrice de l'hospitalité en situation à travers le design urbain : une

écologie politique de l'hospitalité ?

5 : Accueillir la vulnérabilité dans l'espace
public : une habitabilité réinventée

Si les quelques considérations précédentes nous ramènent naturellement à la notion de design,

nous aimerions, en ce qui nous concerne, préciser un point important. Effectivement, si le design,

tout  comme l'architecture,  a  trouvé pleinement  sa place en tant  que discipline et  champ de

recherche, aussi bien théorique que pratique, il  nous semble pourtant que le design urbain a

encore du mal à se faire un nom, en France tout du moins. Pourtant, nous sommes convaincus

que  cette  discipline  est  une  voie  possible  et  extrêmement  riche  pour  questionner  la  notion

d'habitabilité  à  différentes  échelles.  Nous  comprenons  le  design  urbain  (ou  design  de

l'environnement ou de la médiance) comme un champ de recherche situé et ouvert, à la frontière

entre études sur le design et études sur la ville aux potentialités immenses, mais encore trop peu

exploitées. Ce champ d'action et de recherche ferait la jonction entre la micro échelle du corps et

la macro échelle de la ville ; entre une attention micro située sur les besoins physiques et des

questionnements macro situés sur l'environnement urbain et le milieu de vie comme écosystème



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 12/20

complexe et relationnel en perpétuel mouvement.

Pour expliciter ce point, nous aimerions mettre en tension deux citations. La première du designer

Victor Papanek, la seconde de l'anthropologue Tim Ingold :

« Le but final du design est de transformer l'environnement et les outils de l'homme et,

par extension, l'homme lui-même
28

. »

« Si le design a échoué - et échoué d'une façon aussi spectaculaire - à faire que toute

chose soit pour le mieux, faudrait-il conclure que son véritable objectif est l'inverse :

placer des obstacles sur notre chemin pour nous contraindre à redoubler d'habileté et

d'ingéniosité pour réussir à les franchir ? Il se pourrait que le design, loin de fournir des

solutions précises dans notre vie quotidienne, se contente plutôt de déterminer les

règles du jeu. [...] Tout objet de design tend un piège en présentant un problème sous

la forme de ce qui apparaît être sa solution
29

. »

Poser la question du design urbain revient à s'attaquer de front à la problématique de l'espace

public et poser inlassablement la même question : quel(s) espace(s) pour quel(s) public(s) ? Si

cette question n'a théoriquement aucun sens, tout un chacun·e sait malheureusement que dans la

pratique elle est, et reste d'une importance capitale tant l'accès à cet espace est encore trop

souvent une réalité fictive et refusée pour certain·es. Il  est alors fondamental de se poser la

question  de  la  fonction,  voire  pour  être  plus  exacte,  des  fonctions  du  design  urbain  dans

l'aménagement de ces multiples et diverses spatialités. Par exemple, qu'est-ce qu'un banc public ?

À  quoi  sert  réellement  un  banc  public ?  Également,  qui  fait  usage  des  bancs  ou  assises

publiques ? Quelles pratiques y sont associées ? De quelle manière rendre pratique - et praticable

- un banc public ?

Si un changement de paradigme nous semble nécessaire dans la conception du design urbain,

débutant une réflexion profonde sur de nouvelles formes d'habitabilité de la ville, il  nous faut

encore en préciser quelques orientations possibles. L'une des premières directives serait sans nul

doute de penser la vulnérabilité des êtres et la fragilité des corps au sein d'un système urbain que

nous estimons de plus en plus inhospitalier. Pour cela, nous pensons que le design urbain doit se

concevoir comme une tentative visant à réparer - à prendre soin - et améliorer l'espace public,

social et relationnel de la ville pour aider les plus vulnérables en proposant des temps, des lieux,

des occasions, des trajectoires, qui prennent en compte la diversité des vies et des parcours de

vie.  Dans  cette  perspective,  les  objets  de  design  urbain  deviennent  de  nouveaux  « lieux

d'accueil », ce sont de nouveaux territoires accueillants qui doivent permettre une prise en charge

des corps. Il faut penser à un design qui invite à s'asseoir, prendre le temps, regarder, profiter,

échanger, se reposer, mais aussi, et surtout faire l'expérience de l'altérité. C'est un design qui

accueille et permet de se demander : quelle place est accordée aux corps fatigués, éreintés,

meurtris, abîmés, brutalisés ? Comment améliorer les conditions de vie fragilisées des personnes

vulnérables ? Et surtout, comment penser la vulnérabilité par le prisme du design ?



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 13/20

Figures 6 et 7. Exemple d'avant/après intervention du collectif à un arrêt de transports en commun

à Lyon. Photos envoyées par Laurent Toussaint et Charlotte Renouprez, fondateur et fondatrice de

Design for Everyone)



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 14/20

6 : Désapprendre le design : le bricolage
comme activité créatrice critique, politique et
écologique 

Pour cela, nous proposons de réfléchir et d'initier une réflexion sur ce qui semble être une échelle

de l'hospitalité. Ce que nous aimerions soumettre, c'est de penser l'hospitalité non pas - seulement

- comme une entité globale (globalisante), mais de l'imaginer sous une forme locale, mineure,

interstitielle, plurielle, à l'échelle du corps et des corps. Les actions in situ  de D4E1 peuvent

s'apparenter à des réhabilitations hospitalières, artisanales et bricolées, de situations de design

hostile. Si elles ne sont évidemment pas la solution, elles ont au moins le mérite d'engager une

réflexion critique sur le design urbain, sur les conditions d'« accueil » des personnes sans-domicile,

sur le traitement des personnes vulnérables et de manière plus générale sur l'espace public et la

ville comme milieu et environnement de l'habitat et de l'habiter. On ne peut pas initier un chantier

théorique et pratique sur l'habitabilité de la ville - et du Monde - comme « notre » lieu d'habitation

sans prendre en compte toutes les vies, à commencer par les plus fragiles, toutes celles et tous

ceux qui n'ont pas de « chez-soi à soi », toutes ces subjectivités sans domicile, sans logis, sans

territoire d'accueil à qui l'on refuse, nie ou méprise l'hospitalité ; tous ces êtres dont l'existence est

bafouée et insultée.

Il est nécessaire de (re)politiser le design et de politiser le design urbain : le penser comme des

zones d'autonomies temporaires
30

 individuelles et collectives, comme des possibilités d'actions

« micropolitiques
31

 ». Les propositions de D4E1 sont, après tout, des dispositifs « bricolés », que

l'on  peut  facilement  assimiler  à  la  philosophie  du Do-It-Yourself  et  du  low-tech.  Mobiliser  le

bricolage comme activité politique et (esth)ét(h)ique du faire, comme possibilité d'agir et d'action

sur  et  dans  son  environnement  permet  de  revenir  sur  la  célèbre  distinction  proposée  par

l'anthropologue Claude Lévi-Strauss dans La pensée sauvage, entre le bricoleur et l'ingénieur, qui

écrivait :

« Le bricoleur est apte à exécuter un grand nombre de tâches diversifiées ; mais à la

différence  de  l'ingénieur,  il  ne  subordonne  pas  chacune  d'elles  à  l'obtention  de

matières premières et d'outils, conçus et procurés à la mesure de son projet : son

univers instrumental est clos, et la règle de son jeu est de toujours s'arranger avec les

« moyens du bord »,  c'est-à-dire un ensemble à chaque instant  fini  d'outils  et  de

matériaux,  hétéroclites  au surplus  [...].  L'ingénieur  cherche toujours  à  s'ouvrir  un

passage et à se situer au-delà, tandis que le bricoleur, de gré ou de force, demeure en

deçà, ce qui est une autre façon de dire que le premier opère au moyen de concepts,

le second au moyen de signes
32

. »

Dès lors, il s'agit moins de comprendre, par exemple, le banc public comme objet prédéterminé et

abouti résultat d'un travail de design urbain à l'image d'un concept fermé que comme possibilité

indéfinie et infinie d'hospitalité en tant que signe ouvert qui renvoie l'image d'un objet d'accueil et

de solidarité. Il  ne s'agit dès lors pas tant de s'attarder sur le signifiant (l'objet banc) que de

prendre soin du signifié (l'image symbolique que renvoie la catégorie banc). Nous pourrions dire

que la finalité de ce champ et laboratoire d'expérimentation serait de « désapprendre le design »

comme discipline stricte telle que nous la connaissons actuellement pour nous permettre d'aller

explorer, expérimenter, bricoler des chemins créatifs encore inconnus ou moins valorisés.

Ce « design du peu
33

 » comme apport critique et action micropolitique nous permet de proposer

une lecture du bricolage comme activité manuelle politique, militante et engagée, mais surtout

comme renouvellement à plus long terme, du design urbain qui ne vise aucunement l'universel,

mais opèrerait « en situation ». Cette dernière ouverture nous permet finalement d'interroger l'acte

créatif et l'activité fabricante selon des situations concrètes d'hospitalité, rendues possibles par

l'engagement du collectif et la sobriété de leurs interventions dans l'espace public : « Pas plus que

le bricoleur, mis en présence d'une tâche donnée il ne peut faire n'importe quoi ; lui aussi devra



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 15/20

commencer par inventorier un ensemble prédéterminé de connaissances théoriques et pratiques,

de moyens techniques, qui restreignent les solutions possibles.
34

 » Le bricolage est donc aussi une

activité rigoureuse qui demande des savoirs et des savoir-faire (à l'image de l'ingénierie), mais

c'est aussi et surtout une activité créatrice qui demande du temps et du soin, un soin apporté aux

choses et au corps par un travail minutieux de la main et de l'outil selon un contexte précis et une

situation déterminée. En somme, il s'agit de questionner une certaine forme de sobriété mise au

service  de  l'hospitalité  permettant  de  modifier  le  régime  social  et  le  cadre  symbolique  des

personnes « indésirables » de l'espace public en des personnes et des subjectivités fragiles et

vulnérables,  par  la  mobilisation  d'un design artisanal  d'hospitalité  contre  un design industriel

hostile : un « design critique artisanal » qui opère dans  le design, contre  le design et comme

réponse à un design, qui vise à réparer les dommages infligés par le design.

Conclusion

L'intérêt que nous portons au travail du collectif Design for Everyone se focalise sur la manière

dont les membres ont décidé de détourner cette « injonction à répondre » telle qu'énoncée par

Derrida,  où  la  violence  de  l'objet  n'appelle  pas  une  réponse  violente  (par  dégradation  ou

destruction  du  mobilier),  mais  une  réponse  intelligente  (comme  nous  l'avons  vu  avec  le

détournement  d'usage et  l'augmentation de pratiques).  En effet,  répondre par  la  violence de

l'action face à la violence de l'humiliation et du mépris générés par ce design serait inutile et ne

ferait que supprimer le dispositif de l'espace public, ce qui reviendrait également à le supprimer de

l'espace critique, médiatique, relationnel et social. Le collectif a choisi d'agir directement sur le

dispositif de design urbain hostile grâce à une survalorisation de l'objet en question, par un subtil

jeu de sabotage du design grâce à la mobilisation du design. Cette méthodologie de travail pose

une première question, en guise de conclusion, qui nous paraît fondamentale : si comme nous

pouvons le lire parfois, le design  a toujours eu pour but et finalité d'améliorer l'habitabilité du

monde, alors il faut se demander à qui profite cette fameuse « habitabilité », mais surtout de quelle

manière comprendre les  dispositifs  de design urbain  hostile  dans la  production d'un espace

habitable, et de quelle manière cette typologie très particulière de design participe à l'habitabilité

du monde ? Rendre le monde habitable (pour les un·es ou le plus grand nombre) doit-il passer

nécessairement  et  systématiquement  par  le  rendre  moins  habitable,  voire  inhabitable  pour

d'autres, en nombre restreint ou minoritaire ?

En intervenant librement sur le design existant au sein de l'espace public, D4E1 transforme le

mode d'existence de ces objets urbains, le collectif transforme leur signification, leur sens et leur

signe : d'objets hostiles ils permutent en spatialités d'accueil temporaire. Leurs actions permettent

de reconnaitre que la rue et l'espace public « accueillent » une multitude de vies précaires et

fragiles  tout  en débutant  la  possibilité  d'une « déprécarisation »  des personnes démunies  de

l'espace public  en prenant  en compte autant  que possible les publics les plus marginalisés,

invisibilisés, délégitimisés, subalternisés
35

.

Nous l'avons vu,  ce jeu de proche et  de lointain  comme gage et  signe de respect  semble

nécessaire pour que la présence des un·es ne soit  pas perçue et  appréhendée comme une

menace et donc une présence non désirée - indésirable - dans un trop proche devenu dangereux

et  propice  à  un  certain  régime  d'insécurité,  pour  les  autres.  L'hospitalité  pourrait  alors  se

comprendre comme une réponse positive à un corps distancié,  à celui  ou celle qui garde la

distance  adéquate  (de  sécurité)  dans  cette  ritualisation  de  distanciation  avec  l'autre,  l'hôte

accueilli·e (ou en cours d'accueil  à qui l'on souhaite la bienvenue). On assiste à ce que l'on

pourrait nommer une distribution différenciée des corps en fonction de quel régime d'hospitalité on

a affaire :  d'un côté,  une promiscuité et  un partage de l'espace, accepté par une hospitalité

accordée,  et  d'un autre côté,  un éloignement,  une distanciation,  voire une séparation stricte,

devenue obligatoire, permettant de garantir une certaine cohésion sociale au sein d'un groupe déjà

constitué par non-don d'hospitalité.

Donner l'hospitalité agirait dès lors comme une sélection à l'entrée (aux portes, aux seuils, aux

frontières, aux marges entre deux spatialités, localités, zones ou territoires), c'est une procédure



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 16/20

d'ouverture et de fermeture sélective ;  c'est,  finalement,  un dispositif  de pouvoir  qui  donne le

pouvoir de choisir qui l'on veut et accepte « chez soi », et qui l'on refuse et laisse « chez eux » ou

« chez elles ». Le problème majeur, comme l'explique la philosophe Magali Bessone, provient de

« la représentation domestique du territoire national
36

 » qui suppose et induit justement des critères

de familiarité, d'amitié partagée, sélectionnée et connue avant même d'accueillir et d'« ouvrir sa

porte »  à  l'autre,  car  finalement,  c'est  sur  une  base  « identitaire »  que  l'accueil  se  fait.

Conceptualisée de la sorte, l'hospitalité des un·es ne pourrait se faire qu'avec l'inhospitalité des

autres. Être inhospitalier·ère serait la face obligatoire à quiconque souhaite être hospitalier·ère :

l'inclusion et l'exclusion, l'accueil et le rejet semblent inhérents et constitutifs de toute volonté

d'hospitalité. Penser le territoire d'accueil comme « notre » maison, comme « notre » chez nous

demande donc de le protéger, de le défendre et de le sécuriser contre les possibles dérives,

nuisances, dangers qui peuvent et semblent provenir de l'extérieur du territoire, mais aussi, et

surtout de l'intérieur du foyer, de la cité, des membres que l'on a plus ou moins (déjà et bien)

accepté·es. Or, on voit bien que de déterminer des critères de proximité et de sélection dans

l'accueil c'est déjà faire un premier tri et rendre l'hospitalité discriminatoire, ouvrant la possibilité à

certain·es, mais pas à tous·tes, de bénéficier du droit moral et éthique d'assistance, œuvrant à

laisser de côté, voire à rejeter ou exclure celles et ceux qui n'auraient pas ou peu de proximité

avec les critères présélectifs d'identité. Pour remédier à cela, il faudrait alors cesser de concevoir

le pays et le territoire d'accueil comme un espace privé, comme l'espace domestique de notre

« chez-soi », comme le foyer ou le logis :

« [...] c'est en se débarrassant de l'illusion que le pays est comme une maison où les

propriétaires accueilleraient  des visiteurs de passage et  leur  offrirait  le  gîte  et  le

couvert. Dès lors, ce qui demeure de la grille interprétative de l'hospitalité lorsque le

concept est utilisé pour dénoncer la « jungle » de Calais, les tentes du canal Saint-

Martin, les camps de Vintimille, c'est l'injonction à réduire l'inégalité de situation entre

les  populations  qui  résident  sur  le  territoire  national  ou  européen,  et  celles,

vulnérables, en détresse, qui cherchent à y accéder
37

. »

Conceptualisée ainsi, l'hospitalité est intrinsèquement et indubitablement géographique et donc

liée à l'espace : espace social, espace représentatif et de mise en scène, espace des mœurs,

espace des normes et de bienséance, espace critique, public, politique et écologique, l'hospitalité

comme geste de réponse a besoin, pour exister et se formaliser, d'institutions telles que définies

par  Émile  Benveniste  « à  entendre  ici  en  un  sens  étendu  :  non  seulement  les  institutions

classiques du droit, du gouvernement, de la religion, mais aussi celles, moins apparentes, qui se

dessinent dans les techniques, les modes de vie, les rapports sociaux, les procès de parole et de

pensés
38

 ». L'interstice urbain comme spatialité et localité résiduelle de l'espace public est souvent

-  pour  ne pas dire toujours -  pensé et  envisagé comme un espace pouvant  potentiellement

accueillir une activité nuisible, illégale, dangereuse, et/ou des personnes dont on ne souhaite pas

la présence. Le pouvoir, comme réponse inhospitalière, va s'atteler à boucher, obstruer, occuper,

fermer, combler l'espace public et les possibilités de spatialités laissées libres aux usages et aux

pratiques. Pourtant, il est bon et nécessaire de se souvenir que si certaines marges urbaines sont

pressenties  et  toujours-déjà  envisagées  comme  des  espaces  résiduels  et  sans  qualité

(esthétiques, foncières, sociales), elles sont pourtant essentielles à tout un pan de la société ; un

inframonde précaire, fragile et vulnérable qui tente de vivre - ou de survivre - au sein de la « ville

hostile ». Ces micro-espaces sont parfois la seule possibilité d'un abri, c'est pour cela que nous

insistons pour les considérer comme des « interstices-refuges » et des « interstices-ressources »,

comme des  temporalités  et  des  spatialités  temporaires  d'autonomie  et  d'émancipation,  mais

surtout de sécurité. Combler ces interstices par des dispositifs de design urbain hostile revient à

mettre en danger des êtres humains et des vies humaines.

À travers cet article nous proposons, finalement, une relecture de l'hospitalité en nous demandant

à quelle condition il est possible de repenser la vulnérabilité de l'autre comme subjectivité fragile et

précaire au prisme de micro-interventions éphémères ou de refonte du design urbain : l'hospitalité

ne doit pas se concevoir comme un pouvoir stratégique coercitif, mais comme un pouvoir tactique



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 17/20

émancipateur.

Bibliographie :

Antonioli Manola, « Hospitalité et cosmopolitisme », Chimères, 2020/1 (N° 96), p. 115-126.

Barthes Roland, L'aventure sémiologique, Paris, Éditions du Seuil, 1985.

Beaubois Vincent, La zone obscure. Vers une pensée mineure du design,  Dijon, Éditions Les

presses du réel, 2022.

Benveniste  Émile,  Le  vocabulaire  des  institutions  indo-européennes,  1.  économie,  parenté,

société, Paris, Les Éditions de Minuit, 1969.

Bessone Magali, « Hospitalité », Didier Fassin (Dir.), La société qui vient, Paris, Éditions du Seuil,

2022, p. 1053 à 1068.

Bey Hakim, TAZ -- Zone autonome temporaire, Paris, Éditions de l'Éclat, 1997.

Deleuze Gilles et Guattari Félix, Mille Plateaux, Paris, Éditions de Minuit, 1980.

Derrida Jacques, Hospitalité, Volume 1, Séminaire (1995-1996), Paris, Éditions du Seuil, 2021.

Derrida Jacques, Hospitalité, Volume 2, Séminaire (1996-1997), Paris, Éditions du Seuil, 2022.

Derrida  Jacques,  « Responsabilité  et  hospitalité »,  Mohammed  Seffahi  (Dir.),  Manifeste  pour

l'hospitalité, Autour de Jacques Derrida, Grigny, Éditions Paroles d'Aube, 1999.

Derrida Jacques, « Quand j'ai entendu l'expression "délit d'hospitalité"... », Article extrait du Plein

droit n° 34, avril 1997, « Zéro or not zéro ? », Groupe d'information et de soutien des immigré·e·s --

Gisti.

Dufourmantelle Anne invite Jacques Derrida à répondre, De l'hospitalité, Paris, Éditions Calmann-

Levy, 1997.

Foucault  Michel,  « Qu'est-ce  que la  critique ?  Critique  et  Aufklärung »,  Bulletin  de  la  société

française de philosophie, 84ème année, n° 2, avril-juin 1990.

Fraser Nancy, « Repenser la sphère publique : une contribution à la critique de la démocratie telle

qu'elle existe réellement », extrait de Habermas and the Public Sphere, sous la direction de Craig

Calhoun, Cambridge, MIT Press, 1992, p. 109-142.

Gotman Anne, Le sens de l'hospitalité, essai sur les fondements sociaux de l'accueil de l'autre,

Paris, Éditions Presses Universitaires de France, 2001.

Honneth Axel, La lutte pour la reconnaissance, Paris, Éditions Folio, 2013.

Illich Ivan, La convivialité, Paris, Éditions du Seuil, 1973.

Ingold Tim, Faire. Anthropologie, archéologie, art et architecture,  Belleveaux, Éditions Dehors,

2019.

Kant  Emmanuel,  Essai  philosophique  sur  la  paix  perpétuelle,  Paris,  G.Fischbacher  Libraire-

Éditeur, 1880.

Lévi-strauss Claude, La pensée sauvage, Paris, Éditions Plon, 1960.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 18/20

Lussault Michel, « Le care spatial pour un monde vulnérable », (Dir.) Cynthia Fleury et Antoine

Fenoglio, Éthique et design. Pour un climat de soin, Paris, Presses Universitaire de France, 2024.

Malaurie Christian, « LE PEU DES PAS DU POSSIBLE. Le travail collaboratif du collectif LPP »,

Sophie Fétro (dir.), Les Arts de faire : Acte 2 - Design du peu, pratiques ordinaires, Revue Design

Arts Medias, 12/2021.

Mareis Claudia, Théories du design, une introduction, Dijon, Éditions Les presses du réel, 2023.

Paillard Joffrey, Dispositifs spatiaux de la « ville hostile » et  tactiques de résistance urbaine :

marges, situations, interstices, thèse de doctorat en Architecture et Ville, soutenue le 14 décembre

2023, Université Paris Nanterre, ENSA-Paris la Villette.

Papanek Victor, Design pour un monde réel. Écologie humaine et changement social, Dijon, Les

presses du réel, 2021.

Tronto Joan, « Du care », Revue du Mauss, n° 32, (2008/2), p. 243-265.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 19/20

Aussi appelé « délit de solidarité » cette infraction n'a pourtant « pas d'existence juridique.1.

L'expression est apparue en 1995, à l'initiative du Groupe d'information et de soutien des

immigrés (GISTI). Elle désigne le risque pour les militants des associations d'aide aux

immigrés ou pour les particuliers de se voir mis en examen et condamnés pour aide au

séjour irrégulier, au même titre que les organisateurs de filières d'immigration clandestine

[et] prévoit que toute personne qui aura, par aide directe ou indirecte, facilité ou tenté de

faciliter l\'entrée, la circulation ou le séjour irréguliers d\'un étranger en France sera punie

d\'un emprisonnement de cinq ans et d\'une amende de 30 000 euros »,

https://www.vie-publique.fr/eclairage/18715-du-delit-de-solidarite-au-principe-de-fraternite-l

ois-et-controverses 

Jacques Derrida, « Quand j'ai entendu l'expression "délit d'hospitalité"... », Article extrait du2.

Plein droit n° 34, avril 1997, « Zéro or not zéro ? », Groupe d'information et de soutien des

immigré·e·s - Gisti, [en ligne] http://www.gisti.org/spip.php?article3736, consulté le 31

janvier 2024. 

Pensons par exemple à la Loi immigration pour contrôler, réguler et durcir l'immigration en3.

France. 

Emmanuel Kant, Essai philosophique sur la paix perpétuelle, Paris, G.Fischbacher Libraire-4.

Éditeur, 1880. 

Jacques Derrida écrit : « [...] chaque fois que nous avions affaire à cette opposition ou cette5.

différence sans opposition entre, d'une part, un devoir d'hospitalité inconditionnelle, voire

une hospitalité infinie, pure, spontanée, donatrice et absolue, sans même un devoir ou une

dette, et d'autre part, une hospitalité conditionnelle, réglée, limitée, contrôlée par un droit et

une politique », Hospitalité, Volume 2, Séminaire (1996-1997), Paris, Éditions du Seuil,

2022, p. 23. 

Jacques Derrida, Hospitalité, Volume 1, Séminaire (1995-1996), Paris, Éditions du Seuil,6.

2021. 

Émile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, 1. économie, parenté,7.

société, Paris, Les Éditions de Minuit, 1969. 

Anne Gotman, Le sens de l'hospitalité, essai sur les fondements sociaux de l'accueil de8.

l'autre, Paris, Éditions Presses Universitaires de France, 2001. 

Jacques Derrida, Hospitalité, vol.1, op.cit., p. 71. 9.

Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida à répondre, De l'hospitalité, Paris, Éditions10.

Calmann-Levy, 1997, p. 73. 

Manola Antonioli, « Hospitalité et cosmopolitisme », Chimères, 2020/1 (N° 96), p. 115-126,11.

p. 116. 

Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida à répondre, De l'hospitalité, op.cit., p. 11-12. 12.

Nous employons volontairement le terme « design » comme adjectif pour insister sur cette13.

déformation linguistique et sémantique, particularité française, qui utilise ce mot comme

synonyme de beau, contemporain, cher, distingué, tendance, moderne, luxueux, de

marque, voire loufoque, excentrique, ostentatoire. Le substantif « design » transformé en

adjectif, devient également un argument de vente et de communication majeur. 

Joffrey Paillard, Dispositifs spatiaux de la « ville hostile » et tactiques de résistance14.

urbaine : marges, situations, interstices, thèse de doctorat en Architecture et Ville,

soutenue le 14 décembre 2023, Université Paris Nanterre, ENSA-Paris la Villette. 

Jacques Derrida, « Responsabilité et hospitalité », (Dir.) Mohammed Seffahi, Manifeste15.

pour l'hospitalité, Autour de Jacques Derrida, Grigny, Éditions Paroles d'Aube, 1999, p.

111. 

Ibid. 16.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 20:21:13, depuis le 216.73.216.174 20/20

Nous nous concentrerons, pour cet article, uniquement sur le design urbain comme17.

dispositif d'exclusion et d'invisibilisation. Toutefois, il est très important de mentionner le fait

qu'en plus de cette stratégie de « chasse » aux indésirables de l'espace public, d'autres

dispositifs existent, à l'image des arrêtés anti-mendicités ou des événements festifs, qui se

multiplient surtout l'été (pensons par exemple au « nettoyage » des rues de Paris à

l'approche des JO2024). La volonté première de ces procédés d'éviction est de permettre

l'utilisation et l'occupation de l'espace public par des publics présélectionnés selon des

pratiques, des habitudes et des comportements précis, permettant d'empêcher presque

« naturellement » d'autres publics à en faire usage. 

Roland Barthes, L'aventure sémiologique, Paris, Éditions du Seuil, 1985, p. 251. 18.

Vincent Beaubois, La zone obscure. Vers une pensée mineure du design, Paris, Éditions19.

Les presses du réel, 2022, p. 111. 

Joan Tronto, « Du care », Revue du Mauss, n°32, (2008/2), p. 243-265, p. 243. 20.

Axel Honneth, La lutte pour le reconnaissance, Paris, Éditions Folio, 2013. 21.

Claudia Mareis, Théories du design, une introduction, Dijon, Éditions Les presses du réel,22.

2023, et plus particulièrement le chapitre. 4 « La signification des produits du design », p.

127-180. 

Michel Lussault, « Le care spatial pour un monde vulnérable », (Dir.) Cynthia Fleury et23.

Antoine Feneglio, Éthique et design. Pour un climat de soin, Paris, Presses Universitaire de

France, 2024, p. 125. 

Ivan Illich, La convivialité, Paris, Éditions du Seuil, 1973. 24.

Michel Foucault, « Qu'est-ce que la critique ? Critique et Aufklärung », Bulletin de la société25.

française de philosophie, 84^ème^ année, n°2, Avril-Juin 1990, [en ligne],

https://vacarme.org/article1388.html, consulté le 10 février 2024. 

Joan Tronto, « Du care », Revue du Mauss, op.cit., p. 246. 26.

Ibid., p. 248-250. 27.

Victor Papanek, Design pour un monde réel. Écologie humaine et changement social,28.

Dijon, Les presses du réel, 2021, p. 63. 

Tim Ingold, Faire. Anthropologie, archéologie, art et architecture, Belleveaux, Éditions29.

Dehors, 2019, p. 141-142. 

Hakim Bey, TAZ -- Zone autonome temporaire, Paris, Éditions de l'Éclat, 1997. 30.

Gilles Deleuze et Félix Guattari, Mille Plateaux, Paris, Éditions de Minuit, 1980. 31.

Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, Paris, Éditions Plon, 1960, p. 27, puis p. 30. 32.

Christian Malaurie, « LE PEU DES PAS DU POSSIBLE. Le travail collaboratif du collectif33.

LPP », dans Sophie Fétro (dir.), Les Arts de faire : Acte 2 - Design du peu, pratiques

ordinaires, Revue Design Arts Medias, 12/2021. 

Claude Lévi-Strauss, La pensée sauvage, op.cit., p. 29. 34.

Nous faisons ici références à la notion de « publics subalternes » telle que théorisée par la35.

philosophe Nancy Fraser, « Repenser la sphère publique : une contribution à la critique de

la démocratie telle qu'elle existe réellement », extrait de Habermas and the Public Sphere,

sous la direction de Craig Calhoun, Cambridge, MIT Press, 1992, p. 109-142. 

Magali Bessone, « Hospitalité », Didier Fassin (Dir.), La société qui vient, Paris, Éditions du36.

Seuil, 2022, p. 1053 à 1068, p. 1062. 

Ibid. 37.

Émile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, 1. économie, parenté,38.

société, op.cit., p. 9. 


