
Design
Arts
Médias

Design et identités culturelles. Pour une
exposition au service de la culture

Suzanne Anger

2022-12-12



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 2/13

Diplômée du Master 2 « Design Arts Médias », Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2021-2022.

Résumé

Cet article a pour objectif de réfléchir au rôle du design dans la préservation des cultures, en

répondant notamment à la question suivante : le design est-il un outil de résistance des identités

culturelles ? Au-delà d'un design responsable de la crise des identités culturelles, nous verrons

que les designers et les institutions muséales tentent de répondre à celle-ci de plusieurs manières

: d'abord par le choix de la distance et de la neutralité, puis en prenant parti et en mettant en avant

une démarche radicale dans la présentation de la culture.

Abstract

The aim of this article is to reflect on the role of design in the preservation of cultures, in particular

by answering the following question : is design a tool for the resistance of cultural identities?

Beyond the idea that design is responsible for the crisis of cultural identities, we will see that

designers and museum institutions try to respond to this crisis in several ways : first by choosing

distance  and  neutrality,  then  by  taking  sides  and  putting  forward  a  radical  approach  in  the

presentation of culture.

Introduction

Ce travail de recherche mené tout au long du Master 2 « Design, Arts, Médias » commence à

partir d'un constat fait  il  y a quelques années : l'invisibilisation de certaines cultures au profit

d'autres
1

. Je me suis intéressée au phénomène de hiérarchisation des cultures. Comment cette

hiérarchie s'est-elle mise en place et d'où vient-elle ? Une des conclusions à laquelle je suis

arrivée était  que si  nous pouvions espérer  que la  mondialisation  permette  la  diffusion  et  la

médiatisation  de  cultures  lointaines  jusqu'alors  méconnues,  l'inverse  s'est  produit  :  une  sur-

diffusion de la culture occidentale venue progressivement remplacer des coutumes et modes de

vie locaux, mais aussi une anecdotisation
2

 des cultures à des fins marchandes. Cependant, de

plus en plus d'individus cherchent à inverser cette tendance, en acceptant les métissages et

l'hybridation  avec  la  culture  occidentale  plutôt  que  de  la  subir.  De  mon  côté,  j'essaye  de

comprendre comment ce renversement a lieu, en particulier sous le prisme du design.

La notion d'identité culturelle possède de multiples sens qu'il est important de clarifier. L'identité

regroupe tous les caractères spécifiques qui différencient les individus les uns des autres, qui leur

donnent leur singularité. La culture quant à elle représente tous les caractères spécifiques qui

différencient un groupe ethnique d'un autre groupe. L'identité culturelle est donc ce qui permet de

séparer ou de rassembler un groupe d'individus autour d'un mode de vie commun. Avec l'essor de

la mondialisation et la diffusion de la culture occidentale, les identités culturelles se retrouvent

menacées. En effet, les caractères spécifiques qui différenciaient les ethnies les unes des autres

se retrouvent mélangés à de nouveaux caractères occidentaux qui viennent petit à petit effacer la

singularité des cultures. Nous parlons d'ailleurs des identités culturelles au pluriel car, bien que le

terme identité fasse référence à quelque chose d'unique, nous ne discutons pas ici d'une identité

en  particulier,  nous  cherchons  à  souligner  la  présence  d'une  multiplicité  d'identités  censées

cohabiter les unes avec les autres. De manière à comprendre tous les enjeux de l'exposition de la

culture, ce travail de recherche répond à la problématique suivante : le design est-il un outil de

résistance des identités culturelles ?

Une première réponse presque évidente est de partir du constat que si le design est né dans la

crise et en fait toujours partie, alors il peut être responsable de la crise des identités culturelles. En

effet, pensé à l'origine dans un but de rendement économique, le design offre la possibilité de

transformer tout ce qu'il  touche en bien de consommation. Cela pose alors un réel problème:

comment garder une pratique du design éthique tout en contribuant à effacer certaines cultures au

profit d'autres ? Mais cette vision d'un design responsable de la crise identitaire est aujourd'hui

dépassée. Nous avons conscience en tant que designers des problématiques contemporaines et



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 3/13

devons composer avec elles.

Deux choix s'offrent alors à nous. Nous pouvons choisir  de faire abstraction de la culture et

adopter une posture distante et neutre. Le designer n'est alors que le messager de la culture et

prend le parti de ne rien faire. Mais rester neutre, c'est d'une certaine façon conserver ce rapport

de dominance entre les cultures. Le design n'est là que pour articuler l'exposition et présenter une

suite d'informations. Ce mode de fonctionnement n'est pas suffisant car il apporte une vision trop

superficielle de la préservation des identités culturelles.

Enfin,  nous pouvons choisir  de prendre parti  dans la préservation des cultures.  En tant  que

designer, il est nécessaire de nous impliquer dans la préservation des identités si nous voulons

garder une pratique respectueuse d'autrui et si  nous voulons avoir pleinement conscience du

monde  qui  nous  entoure.  C'est  un  design  qui  vise  à  faire  bouger  les  limites  des  identités

culturelles. Les designers doivent mettre en place des méthodes de création radicales. Nous

comparerons le travail de céramique de King Houndekpinkou et l'association Flowers for Slovakia

afin de comprendre deux procédés de création radicaux.

1. Le design au centre de la crise des
identités culturelles

1.1 Design et culture

Avant d'aborder la notion d'identité culturelle dans son rapport à l'exposition, il était nécessaire de

revenir  aux origines du design pour  comprendre pourquoi  il  a  un rôle  aussi  central  dans la

résistance des identités culturelles. En affirmant que le design est responsable, au moins en partie,

de  la  crise  des  identités  culturelles,  nous  admettons  qu'il  est  lié  au  commerce  et  à  la

standardisation dès son origine. En effet, au moment de son apparition à la fin du XIX
e

 siècle, la

société fait face à des changements majeurs dans le mode de vie des hommes. L'arrivée de la

révolution industrielle est venue bouleverser les habitudes de toutes les classes sociales, et en

particulier des ouvriers. L'exode rural a déplacé les travailleurs des campagnes vers les villes et a

contraint les industriels et les architectes à adapter les constructions à ces nouveaux habitants. Il

fallait loger plus de monde, dans moins de place et en dépensant le moins possible. À ce moment-

là s'opère alors la transition de l'artisanat vers le design : des objets qui deviennent fonctionnels,

manufacturés, aux formes simples de manière à pouvoir être utilisés par tous et pas seulement par

une élite bourgeoise. Le design avait donc pour objectif de réduire les coûts de fabrication et de

simplifier l'usage. Cette standardisation de la vie est venue progressivement uniformiser la culture

en y incorporant un enjeu économique. En enlevant son caractère spécifique à un objet, celui-ci se

vendra mieux. De cette manière, le design, en plaçant entre autres le profit au centre de toute

création, est responsable de la crise des identités. L'obsession du profit fait tendre la création vers

une production uniforme et une anecdotisation de la différence
3

.

1.2 La marchandisation de l'ethnique

Sylvie Brunel explique dans La Planète disneylandisée
4

 que les aborigènes vendent des objets

symboliques à des touristes, tout en sachant que ces objets vont perdre leur fonction pour devenir

des objets décoratifs. Toutefois, elle nuance son propos : « l'artisanat traditionnel, même s'il s'est

recréé à destination des touristes, les modes de vie ancestraux, les légendes et les mythes des

peuples autochtones revivent ainsi grâce à la demande des touristes, à leur pouvoir d'achat, au

temps qu'ils sont prêts à consacrer à la visite de sites qui auraient depuis longtemps disparu sans

la curiosité de ces huit cents millions de visiteurs mondialisés
5

 ». La culture vendue aux touristes

est en effet une fausse culture, folklorisée, conçue pour satisfaire le besoin d'exotisme que de

nombreuses personnes recherchent en voyageant. Le XX
e

 siècle a été marqué par l'apparition

d'un marché de l'ethnique constituant l'ensemble des transactions commerciales effectuées à

travers un héritage socioculturel, qu'elles soient volontaires ou, la plupart du temps, subies. Le

marché de l'ethnique, et par extension le marketing ethnique, conduit à une hiérarchisation des

cultures et à un attrait croissant pour ce que nous considérons comme exotique. Afin de satisfaire



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 4/13

ce besoin  d'exotisme de riches occidentaux,  les  populations locales ont  par  conséquent  été

amenées à transformer des morceaux de leur culture en objets anecdotiques, aujourd'hui vendus

aux touristes. De nombreuses cultures ont commercialisé leur folklore, outrepassant la dimension

sacrée de certaines pratiques et de certains signes.

La marchandisation de l'ethnique est devenue tellement lucrative au XX
e

 siècle que les ethnies

elles-mêmes ont commencé à transformer des morceaux de culture en argument de vente. Cette

commercialisation d'objets ordinaires n'est pas sans rappeler certaines expositions et le travail de

certains artistes. S'il est naturel de s'inspirer du passé comme un processus naturel de création,

l'utilisation partielle voire totale d'objets issus d'autres cultures questionne les limites du design.

1.3 Posture du designer : le cas de l'exposition « Primitivism
» in Twentieth Century Art : Affinity of the Tribal and the
Modern

Pour comprendre une posture que les designers peuvent adopter face à la culture, nous prenons

l'exemple de l'exposition « Primitivism » in Twentieth Century Art : Affinity of the Tribal and the

Modern
6

 au MoMA à New-York en 1984. Pour cette exposition, les commissaires ont présenté des

œuvres de la modernité aux côtés de leurs inspirations, en grande partie des objets de culte

africains.  Plusieurs  problèmes sont  alors  soulevés.  D'abord,  les  œuvres  ne  sont  présentées

qu'avec leurs inspirations exotiques et pas avec les éléments de vie quotidienne qui peuvent

influencer la création : l'atelier de l'artiste, son entourage, la ville qui l'entoure. Mais aussi, « dans

l'hypothèse que l'on puisse considérer les objets africains comme une forme d'art comparable à ce

que nous entendons par "art" à la fin du 20
e

 siècle, la mise en scène de "Primitivism" se cantonne

à présenter cette création dans un rapport de subordination face à l'art moderne
7

 ». En effet, si

nous choisissons d'exposer ce que nous considérons comme des chefs d'œuvre de la modernité

aux côtés d'artefacts présentés comme des objets d'art, alors nous hiérarchisons des formes d'art

et par conséquent des cultures. Cette exposition a été conçue comme la mise en espace d'un

catalogue. Pensé comme un recueil de dix-neuf essais et une iconographie détaillée, ce catalogue

était censé démontrer le propos de l'exposition et en expliquer les enjeux. Mais comme pour

chaque exposition, le catalogue n'a été que trop peu consulté par le public, et, comme l'écrit

Maxence Alcalde, « "Primitivism" a eu pour son public quelques relents de colonialisme
8

 ». C'est

un exemple précis de la manière avec laquelle le design peut être responsable de la crise des

identités culturelles. En sortant des objets de leur contexte plus ou moins violemment pour les

présenter  en  tant  qu'œuvres  d'art  ou  simplement  curiosités  exotiques,  nous  choisissons

d'anecdotiser
9

 des pratiques culturelles et d'en faire un spectacle pour les visiteurs. Bien que, la

grande majorité du temps, les expositions soient mises en place dans une forme bienveillante de

démonstration anthropologique de la culture, il n'en reste pas moins que la posture du designer est

critiquable.  Un travail  de  médiation  doit  alors  être  entrepris  pour  que le  design ne soit  pas

considéré comme un vecteur de crise. En souhaitant montrer toutes les cultures dans un objectif

de  démonstration  d'ouverture  d'esprit,  nous risquons de poser  la  culture  occidentale  comme

dominante en la comparant à d'autres pratiques sorties de leur contexte. L'intérêt de l'exposition

de la culture réside dans la présentation de l'étranger. Il n'est par conséquent pas nécessaire de le

comparer à la culture occidentale, au risque de mettre en place une hiérarchie, volontairement ou

involontairement.

2. La distance comme réponse à la crise de la
culture

2.1 Au-delà de la responsabilité

Une exposition est centrée sur son public et sur les informations que les commissaires veulent lui

transmettre. Les concepteurs d'expositions, c'est-à-dire les commissaires et les designers, doivent

par conséquent choisir de quelle manière les informations vont être communiquées. Selon Jean

Davallon, dans l'article « Un outil pour voir et penser sa culture : l'exposition », l'exposition est une



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 5/13

médiatisation qui met en relation le visiteur et les objets qu'il observe
10

. Dans le musée, il y a une

volonté de séparation entre le monde réel extérieur et ce qui est exposé à l'intérieur. Nous allons

prélever des objets in situ pour les transposer dans les lieux d'exposition, les mettant en scène

dans des situations anormales. Les objets sont montrés sous le statut d'œuvres d'art, perdant leur

identité en tant qu'objets : jusqu'alors fonctionnels, ils deviennent des objets d'arts ne pouvant plus

être utilisés sous peine de détruire leur nouvelle dimension sacrée.

Bien que la mise en scène des objets à travers l'exposition a pour vocation de les mettre en valeur,

les designers doivent mettre au premier plan le confort du public. Leur rôle est de penser à la

compréhension du parcours, à la visibilité des objets et des informations données. Au cours d'une

visite, tout est vu par le public. Les visiteurs ont conscience des manques, des espaces et se

laissent guider par ces vides. Une exposition n'est pas seulement composée d'objets présentés,

elle est aussi constituée de tout ce qui oriente la compréhension : les cartels, la signalétique, la

communication visuelle ou encore l'éclairage. C'est pourquoi un équilibre doit être mis en place

entre le propos avancé par les commissaires d'exposition et les scénographes, afin de ne pas

tomber dans le même piège que pour « Primitivism » in Twentieth Century Art : Affinity of the Tribal

and the Modern.

Le but d'une exposition est de véhiculer un contenu ou un message : le visiteur repart forcément

avec quelque chose qu'il a acquis durant la visite. Pour cela, l'exposition possède trois formes de

présence  :  le  discours,  les  codes  muséographiques  qui  organisent  la  perception  et  rendent

possible la rencontre avec l'œuvre et la signification des œuvres elles-mêmes. En suivant le

parcours proposé, le visiteur se construit donc, toujours selon Jean Davallon, « un monde dans

lequel se mêle ce qu'il a vu, ce qu'il sait et ce qu'il imagine ; [...] un monde utopique
11

 ».

Le musée offre une façon de voir  le monde. Il  ne s'agit  pas d'un point de vue universel ou

fondamentalement vrai, mais de l'angle selon lequel le curateur décide de montrer l'objet.

C'est dans cette perspective que certains designers choisissent d'adopter une posture neutre par

rapport à la culture qu'ils exposent. En laissant une part de liberté aux visiteurs, les designers

s'assurent d'éviter le remodelage de la culture à l'image de ce que nous appelons de l'art. La prise

de distance avec ce qui est exposé permet de ne pas modifier le sens des objets qu'ils exposent.

De nouveaux liens de connaissances se créent alors entre les artistes, les musées et leur public.

2.2 Les Magiciens de la Terre, volonté de rupture avec le
passé

Afin d'illustrer la neutralité adoptée par les designers dans la présentation des cultures, j'ai choisi

d'analyser dans mon mémoire l'exposition Les Magiciens de la Terre
12

 ayant eu lieu au Centre

Pompidou et à la Grande Halle de La Villette à Paris en 1989. Il s'agit d'une exposition qui se veut

anti-coloniale et qui propose une réflexion sur l'ethnologie et sur les différents peuples avec une

volonté de représentation universelle. Les thématiques abordées sont laissées libres aux artistes :

les  croyances,  les  cultes,  les  totems  sont  abordés  au  même titre  que  les  loisirs  et  la  vie

quotidienne. Jean-Hubert Martin, commissaire général, décrit  le point de départ du propos de

l'exposition comme une remise à zéro de tous les préjugés sur les cultures et sur les artistes pour

donner à voir une pratique de l'art qui se veut universelle
13

. L'exposition est pensée de manière à

montrer la culture sous toutes ses formes sans volonté de valoriser une ethnie plus qu'une autre. Il

s'agit d'une succession d'œuvres sans comparaison, chaque œuvre se suffisant à elle-même et

faisant voyager le visiteur, sans pour autant de réelle logique dans la continuité de la présentation

des travaux.

Seules des œuvres d'art  sont exposées, les objets fonctionnels, décoratifs et artisanaux sont

exclus de l'exposition. Comme l'écrit le commissaire général : « Tous ces objets, d'ici ou d'ailleurs,

ont en commun d'avoir une aura. Ce ne sont pas de simples objets ou outils à usage fonctionnel et

matériel.  Ils  sont  destinés  à  agir  sur  le  mental  et  les  idées  dont  ils  sont  le  fruit.  [...]  Ils

communiquent un sens
14

 ». Les commissaires veulent que tous les travaux soient présentés au

même niveau : ils doivent être porteurs de concepts, de sens et pas relégués à leur fonction.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 6/13

L'objectif  de  Jean-Hubert  Martin  est  de  porter  un  regard  neutre  sur  l'art  occidental  et  non-

occidental pour les ramener au même niveau aux yeux du public. Tout ce qui pouvait être associé

au style du primitivisme a été rejeté. L'objectif principal de l'exposition était de ne pas faire de

généralisation : un thème commun mais des identités multiples, de façon à créer un dialogue entre

les artistes,  leurs œuvres et  le  public.  D'un point  de vue spatial,  toutes les œuvres ont  été

mélangées pour ne pas avoir de distinction géographique. Enfin, Martin s'appuie sur trois critères

de sélection des artistes :  la relation entre l'artiste et son milieu environnant, l'adéquation de

l'artiste et de l'œuvre et l'énergie que l'artiste développe à radicaliser ses idées.

2.3 La nécessité d'une prise de position

Si les scénographes et commissaires d'expositions choisissent parfois de prendre leurs distances

avec  la  culture  afin  de  mettre  en  avant  une  neutralité  d'opinion  et  ainsi  favoriser  la  libre

interprétation du visiteur, cette distance avec le travail des artistes laisse souvent un sentiment de

frustration  chez  le  public.  Le  propos  étant  parfois  inaccessible,  la  scénographie  n'induit  pas

forcément un parcours didactique favorisant  la transmission de la culture.  Le public  est  plus

souvent influencé par des dispositifs spatiaux que par des informations textuelles. Un visiteur

lambda peut se retrouver dépassé par le propos des artistes et son interprétation des œuvres sera

induite par son vécu et par l'expérience de l'espace autour de lui. Il s'agit du concept de dispositif

mis  en  avant  par  Jean  Davallon  dans  l'article  «  Un  outil  pour  voir  et  penser  sa  culture  :

l'exposition
15

 ». En effet, que ce soit par des codes graphiques, la signalétique et la forme des

cartels, ou encore par des dispositifs scénographiques, la mise en espace d'une exposition va

jouer sur sa réception. C'est donc là tout l'enjeu des musées : réussir à renouveler les méthodes

d'exposition  pour  connecter  le  visiteur  à  l'œuvre  et  au  message  de  l'artiste.  Pour  cela,  les

concepteurs d'expositions vont tenter de mettre en place un contexte autour des objets présentés,

la compréhension d'un artefact étant plus facile lorsque ce dernier est montré dans son milieu

culturel.

Si la transmission d'une culture peut se faire par le message transmis à travers le discours des

commissaires d'exposition, c'est par la mise en espace des objets et des œuvres que le plus gros

de la mémorisation va se faire.  Les objets font  office de médiateurs durant  la visite et  vont

permettre au public de se constituer son propre récit d'exposition. C'est à cela que sert le design :

offrir aux visiteurs des clés contextuelles de compréhension de la culture. Car si la culture est

avant tout une question de vécu et d'expérience, celle-ci ne peut être comprise que lorsque nous

posons des limites à l'interprétation. L'objectif est de ne pas laisser les visiteurs se créer une

image fausse de la culture. Cela permet d'utiliser l'exposition pour apprendre d'une autre manière

mais  surtout  comprendre.  La  transmission  de  la  culture  se  fait  en  majeure  partie  par  la

compréhension de ce que nous voyons, et cette compréhension est rendue plus facile par la mise

en espace. « Il s'agit en réalité de "comprendre", qui s'avère être le maître mot de l'exposition
16

 »,

nous dit Serge Chaumier dans Altermuséologie, Manifeste expologique sur les tendances et le

devenir de l'exposition.

Au-delà de la mise en place de contextes autour des objets présentés dans les expositions de la

culture,  un  réel  engagement  de  la  part  des  designers  et  des  musées  est  attendu  pour  la

préservation des identités culturelles. La résistance des identités culturelles est avant tout un

engagement politique. D'après Serge Chaumier, « si le musée [...] veut pleinement être un musée

citoyen, participant de la vie publique et sociale et plonger au cœur de la cité pour être un lieu de

débats, [...] on ne peut échapper à poser la question des postures et des positionnements, bref de

la dimension politique
17

. » Il est important de ne pas se laisser freiner par des appréhensions vis-à-

vis du public ou des réactions médiatiques. Cette affirmation de Chaumier rejoint la pensée de

Claire Bishop expliquée dans son ouvrage Vers un musée radical, dans lequel elle décrit les prises

de positions de trois musées européens, le Van Abbemuseum à Eindhoven, le Reina Sofia à

Madrid et le MSUM à Ljubljana, dans la présentation de leurs collections. En effet, « l'exposition

quand elle ne nourrit pas les stéréotypes, mais qu'elle les questionne, les déconstruit et les remet

en cause, interroge. Elle sert alors à faire bouger les cartes mentales, à produire de l'ouverture, à

inviter à la rencontre de l'altérité. Ce faisant, le propos ne peut être qu'engagé puisqu'il  vient

troubler la pensée commune, le sens commun, remettre en cause l'évidence
18

. »



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 7/13

3. Un design radical pour la préservation des
identités culturelles

3.1 Un design engagé

Un des enjeux du musée est donc de mettre en place un contexte autour des objets qui sont

présentés. Les designers doivent avoir la possibilité de mettre en place une mise en espace

favorisant  la  transmission  de  la  culture.  En  effet,  la  scénographie  fait  partie  du  dispositif

expographique, il  est donc nécessaire de lui donner un rôle plus important que seulement de

l'ordre de la présentation.

Ce sont aux concepteurs d'exposition de s'engager dans la préservation des identités culturelles.

C'est ce qu'affirment Spencer R. Crew et James E. Sims dans l'essai « Locating Authenticity :

Fragments of a dialogue
19

 » : « it is people on the exhibition team who must make a judgment

about how to tell  the past
20

 ». S'engager dans la préservation des identités culturelles est un

moyen de militer contre un impérialisme culturel ou pour la valorisation de la culture afin de rendre

un milieu à ses habitants. Aussi, les scénographes doivent adopter des méthodes de mise en

espace radicales. Les expositions doivent aborder la transmission de la culture par le vécu et non

pas par des méthodes d'apprentissage traditionnelles. Le but de l'apprentissage d'une culture n'est

pas de lire des informations mais de les percevoir,  c'est donc le rôle du scénographe et du

commissaire d'exposition de mettre en place des dispositifs immersifs afin de vivre la culture.

Parler à la première personne, mettre en place une exposition à partir de la vision de la culture du

curateur, permet de donner une image subjective de la culture et de rassurer le visiteur sur la

pluralité du vécu : la culture n'est pas une finalité mais un apprentissage. Comme il y a diverses

méthodes d'apprentissage pour un même résultat, la transmission de la culture peut se faire de

manière personnelle. C'est aux concepteurs d'exposition d'initier cette transmission en donnant

des clés au public et en lui laissant la liberté d'en faire ce qu'il veut. Parler à la première personne

sera  aussi  perçu  comme un  gage  d'authenticité  par  le  public,  qui  y  verra  un  engagement

institutionnel mais aussi personnel de la part des concepteurs d'expositions.

3.2 Un engagement personnel : cas pratiques

L'exposition est un récit, un langage à part entière qui est écrit par plusieurs auteurs: les curateurs,

les scénographes, l'équipe de production, les artistes et les visiteurs. Chacun de ces acteurs est

indispensable au bon fonctionnement de l'exposition. Le visiteur de demain est amené à être de

moins en moins passif et de plus en plus amené à parler, à s'exprimer, se questionner et apporter

sa contribution à l'exposition. Il est de plus en plus inclus dans le dispositif expographique, que ce

soit dans la conception ou dans la mise en place
21

.  Tout le monde peut être entendu et des

expositions comme Tous, des sang-mêlés
22

 aident le public à prendre la parole et à se questionner

sur l'identité culturelle. L'idée est que l'exposition n'existe pas sans le visiteur et que celui-ci n'est

pas qu'un observateur mais un acteur.

Une autre façon de changer le rapport du visiteur à l'exposition a été d'inclure le numérique dans

les  visites.  Cela  a  permis  de modifier  le  rôle  du public,  qui  est  passé de consommateur  à

contributeur,  en donnant  son avis  et  en proposant  ses connaissances à tout  moment  de la

conception  de  l'exposition.  Aujourd'hui,  cela  va  au-delà  de  la  scénographie,  comme  pour

l'exposition Prince.sse.s des villes
23

 qui propose un site internet dédié qui donne la possibilité de

visiter l'exposition d'une façon différente et offre un autre regard sur le travail des artistes. Il s'agit

d'une alternative au catalogue d'exposition, offrant plusieurs parcours de découverte des œuvres.

Cette exposition regroupe des artistes nés, habitant ou étant passés par les cinq villes. Il n'est

donc pas question d'identité de naissance mais d'appartenance, d'identité construite par le vécu. Il

y a eu une volonté des curateurs de choisir des artistes pas ou peu connus en France et en

Europe car ils voulaient provoquer un choc culturel entre occidental et non-occidental, sans pour

autant passer par la comparaison des deux formes de culture. La mise en place et le montage de



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 8/13

l'exposition ont conduit à de nouvelles interactions, avec des artistes qui pour la plupart n'étaient

jamais  venus  en  France,  voire  n'avaient  jamais  quitté  leur  pays  d'origine
24

.  Cette  vision  de

l'exposition par le dialogue et les interactions que cela crée rejoint le propos de l'exposition Tous,

des sang-mêlés, où l'idée d'une exposition sur l'identité culturelle est venue naturellement. Dans

un contexte politique de questionnements identitaires, l'exposition Tous des Sang Mêlés  s'est

construite  dans  le  temps,  en  croisant  des  recherches  respectives  qui  se  rejoignent  sur  ces

fameuses questions d'identités qu'ils ont eu besoin de mettre en critique et en question par cette

exposition
25

. L'idée est que cette exposition vienne provoquer des questionnements sur l'identité, la

culture,  les  migrations  et  tant  d'autres  sujets  de  débats  politiques  et  sociaux.  Les  œuvres

présentées,  toutes liées par des thématiques communes, viennent apporter  des éléments de

réponse, mais aussi des questions, des liens, des morceaux d'histoire et de milieux culturels

venant remettre en question le concept d'identité unique.

3.3 La transmission de la culture au-delà de la scénographie

Si nous avons vu précédemment que la culture se fait progressivement sa place dans tous types

de musées, la transmission de la culture ne se limite pas qu'à la scénographie et au monde de

l'exposition en général. De nombreux artistes et designers ont fait le choix de traiter de l'identité

culturelle  et  de  la  mettre  au  centre  de  leur  pratique.  Nous  allons  comparer  deux  pratiques

différentes : le travail de King Houndekpinkou et l'association Flowers For Slovakia.

King Houndekpinkou est un artiste céramiste franco-béninois qui a découvert la céramique au

Japon. L'intérêt de son travail réside dans les liens qu'il effectue entre ses origines et son pays de

formation.  Dans ses œuvres,  nous retrouvons des formes,  des textures et  des couleurs  qui

rappellent à la fois des «autels vaudous du Bénin et des glaçures traditionnelles japonaises Shino,

Tenmoku ou encore Oribe
26

 ». Cette volonté de rapprochement entre les deux cultures a donné

naissance au projet Terres Jumelles
27

, un programme culturel qui a pour but de connecter le Bénin

et  le  Japon  par  la  terre,  avec  une  pratique  à  la  fois  traditionnelle  et  contemporaine  de  la

céramique. L'intérêt d'un tel projet est de créer du dialogue entre des artistes issus de cultures

différentes et ainsi partager des connaissances et des savoir-faire.

Dans le cas de l'association Flowers for Slovakia, les trois collections présentées démontrent d'une

volonté de rayonnement de la culture à l'international. Handle with care, Lost and found et Pass it

on sont inspirées respectivement de légendes et contes populaires slovaques, d'objets issus de la

tradition rurale et du folklore et de personnalités historiques ayant contribué à la construction de la

Slovaquie. L'objectif de cette association est de faire découvrir la culture slovaque à travers des

objets contemporains issus de la tradition. La transmission de la culture s'effectue par le milieu

culturel et sans passer pour autant par des stéréotypes ou par des méthodes d'enseignement

traditionnelles. Flowers for Slovakia met en lumière des objets qui associent traditions et enjeux

contemporains  et  qui  évoluent  avec  les  changements  de  la  société,  afin  de  ne  pas  rester

prisonniers d'une vision passéiste de la culture en exposant des objets peu valorisants trop ancrés

dans la tradition.

Le  respect  et  la  mise  en  valeur  de  l'identité  culturelle  vont  au-delà  de  l'exposition.  Si  la

transmission de la culture se fait en particulier dans le musée, il est fondamental qu'elle se fasse

aussi hors des murs, dans les foyers et dans la rue. Nous vivons dans un monde fait d'images, il

est important que les designers gardent en tête que les usagers auront tendance à retenir ce qu'ils

voient au quotidien, d'où l'importance de la représentation. De ce fait, le design dans sa globalité

est un outil de résistance des identités culturelles en servant de médiateur, en étant un vecteur de

transmission de la culture. Cet engagement passe par des prises de positions politiques, des

changements à la base du projet de design. Les designers ont la possibilité d'orienter l'évolution

des différentes identités culturelles par rapport à l'impérialisme culturel occidental. Par le design,

nous pouvons arriver à une hybridation des cultures contrôlée et respectueuse des identités.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 9/13

4. Projet : le motif scénographié

En parallèle du travail de recherche, j'ai mis en place tout au long de l'année de master « Design,

Arts, Médias » un projet qui questionne la transmission de la culture slovaque. Ce projet prend la

forme d'une installation spatiale ayant pour origine le motif. En effet, la question du motif est

centrale dans la culture slovaque, que ce soit dans l'architecture, le paysage ou encore le folklore.

Cette  disparité  du paysage est  évoquée par  Peter  Zajac dans le  texte « Une culture de la

bestialisation», dans lequel il explique que « le paysage semble en proie à une congestion ou à un

étranglement, et il suscite un sentiment d'incohérence : l'Ouest et l'Est de la Slovaquie ne sont

toujours pas reliés, la barrière du centre montagneux et vallonné continue de les séparer. [...] Dans

cette horizontalité  du paysage,  renforcée par  le  peuplement  rural,  interviennent  les hachures

verticales des grands ensembles
28

 ». Ce travail de mise en espace du motif permet de visiter la

culture dans un de ses aspects. J'avais pour objectif de questionner le rapport d'un public à une

culture qui lui  est inconnue. Le design est alors vecteur d'expérience, de vécu et permet un

apprentissage alternatif de la culture.

Figure 1. Interprétation graphique d'un paysage basé sur une photographie personnelle

Dans sa mise en forme, ce projet était une installation composée de grandes pièces textiles teintes

dans laquelle le visiteur devait se promener afin de s'imprégner d'une ambiance guidée par le

motif. En effet, le but de ce projet n'était pas de montrer un objet mais de mettre en place un

dispositif expographique, une nouvelle méthode de présentation radicale, sans explication, sans

directive. Il était selon moi nécessaire de laisser une liberté totale de vécu au visiteur. La finalité de

ce projet est de montrer qu'effacer les clichés et les attendus laisse une liberté d'engagement pour

le scénographe et le commissaire d'exposition, et permet de faire dialoguer plusieurs supports

entre eux. De plus, effacer toute indication de compréhension laisse au visiteur le temps de

s'imprégner de la culture à son rythme et de s'en faire sa propre image.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 10/13

Figure  2.  ANGER  Suzanne,  Le  motif,  paysage  slovaque,  installation  textile,  Galerie  Michel

Journiac, Paris, 2020

Conclusion

L'identité culturelle est  un sujet  complexe que nous avons essayé de décortiquer dans cette

recherche. Nous avons tenté de comprendre de quelle manière les designers, en particulier les

scénographes, commissaires et plus généralement concepteurs d'exposition, peuvent être des

acteurs, des outils, dans la résistance des identités culturelles. L'objectif de ce mémoire était donc

de déterminer quels sont les comportements à adopter dans la mise en place d'une exposition de

la culture afin d'œuvrer à sa transmission respectueuse et efficace, tout en tenant compte des

évolutions de la société. Car la culture est un sujet mouvant, difficile à saisir, et bien souvent, elle

met en difficulté notre capacité d'adaptation. C'est pour cette raison que le design, non seulement

est un outil de résistance des identités, mais en a le devoir. Parce que le design est présent

partout, tout le temps, dans notre quotidien, et qu'il évolue lui aussi continuellement en fonction de

nos besoins, il devient un allié majeur de la préservation des cultures.

Ces projets, ainsi que toutes les expositions étudiées dans ce mémoire, nous amènent à réfléchir

sur la place des commissaires et des designers dans les expositions de la culture. Travailler seul

est piégeur, nous avons tendance à nous enfermer dans notre propre préconçu de la culture. C'est

pourquoi de plus en plus de musées font appel à des curateurs ou des spécialistes issus des

ethnies concernées, de manière à produire un résultat le plus authentique possible. Car de nos

jours, le public est en quête de toujours plus d'authenticité, la mettant au centre de l'exposition.

Enfin, en admettant que les designers œuvrent pour la résistance et la transmission des identités

culturelles, nous pouvons maintenant nous questionner sur le rapport du visiteur - ou de l'usager -

à la culture, et sur son changement de statut. Si les dispositifs expographiques sont amenés à

évoluer du côté des équipes créatives, le statut du visiteur dans le musée change lui aussi. Le

visiteur  consommateur,  passif  ou  encore  participant  à  l'expérience  du  musée  devient

progressivement contributeur, non plus seulement dans la finalité de l'exposition mais aussi dans



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 11/13

sa conception. En tant que designers, nous pouvons donc être amenés à modifier à nouveau notre

pratique de façon à nous adapter à ce nouveau visiteur,  en l'incluant  dans le processus de

création.

Crédits

Figure  1.  Interprétation  graphique  d'un  paysage  basé  sur  une  photographie  personnelle  ©

Suzanne Anger.

Figure  2.  ANGER  Suzanne,  Le  motif,  paysage  slovaque,  installation  textile,  Galerie  Michel

Journiac, Paris, 2020 © Suzanne Anger.



© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 12/13

ANGER Suzanne, Design et identités culturelles. L'exposition au service de la culture,1.

Mémoire de Master Arts et Sciences de l'art, Mention Design, Arts, Médias, Université

Paris 1 Panthéon Sorbonne, 2022. 

Anecdotisation : du mot anecdotique, « qui est fait d'anecdotes, qui se borne aux2.

anecdotes ». Dictionnaire en ligne CNTRL (consulté le 9 novembre 2022), disponible sur

[https://www.cnrtl.fr/definition/anecdotique. 

NGUYEN-CONAN Mai Lam, Le marché de l'ethnique, un modèle d'intégration ? Halal,3.

casher, beauté noire, Paris, Michalon, 2011. 

BRUNEL Sylvie, La planète disneylandisée : Pour un tourisme responsable, Auxerre,4.

Éditions Sciences Humaines, 2012. 

BRUNEL Sylvie, La planète disneylandisée : Pour un tourisme responsable, op. cit., p.119. 5.

« Primitivism » in Twentieth Century Art : Affinity of the Tribal and the Modern, New York,6.

The Museum of Modern Art, 1984. 

ALCALDE Maxence, « Un discret choc des cultures ; L'exposition occidentale de l'exotique7.

», Marges, 5, 2007, p. 3. 

ALCALDE Maxence, « Un discret choc des cultures ; L'exposition occidentale de l'exotique8.

»,op. cit, p. 3. 

Ici, rendre anecdotique. 9.

DAVALLON Jean, « Un outil pour voir et penser sa culture : l'exposition », Études de10.

Linguistique Appliquée, 69, 1988, p. 53. 

DAVALLON Jean, « Un outil pour voir et penser sa culture : l'exposition », Études de11.

Linguistique Appliquée, op. cit., p. 56. 

Les Magiciens de la Terre, Centre Pompidou, Grande Halle de la Villette, Paris, 1989. 12.

MARTIN Jean-Hubert, Magiciens de la terre : Centre Georges Pompidou, Musée national13.

d'art moderne, La Villette, la Grande Halle, Paris, Editions du Centre Pompidou, 1989. 

MARTIN Jean-Hubert, Magiciens de la terre : Centre Georges Pompidou, Musée national14.

d'art moderne, La Villette, la Grande Halle, op. cit., p. 8. 

DAVALLON Jean, « Un outil pour voir et penser sa culture : l'exposition », Études de15.

Linguistique Appliquée, op. cit. 

CHAUMIER Serge, Altermuséologie, Manifeste expologique sur les tendances et le devenir16.

de l'exposition, Paris, Hermann, 2018, p. 79. 

CHAUMIER Serge, Altermuséologie : manifeste expologique sur les tendances et le17.

devenir de l'exposition, op. cit., p. 81. 

BISHOP Claire, Vers un musée radical : réflexions pour une autre muséologie, Paris, MKF,18.

2021, p. 103. 

CREW Spencer R. et SIMS James E., « Locating Authenticity : Fragments of a dialogue »19.

dans KARP Ivan et LAVINE Steven D., Exhibiting cultures : the poetics and politics of

museum display, Washington, Smithsonian Institution Press, 1991, p. 163. 

CREW Spencer R. et SIMS James E., « Locating Authenticity : Fragments of a dialogue »20.

dans KARP Ivan et LAVINE Steven D., Exhibiting cultures : the poetics and politics of

museum display, op. cit., p. 163. 

CHAUMIER Serge, Altermuséologie : manifeste expologique sur les tendances et le21.

devenir de l'exposition, op. cit., p. 107. 

Tous, des sang-mêlés, MAC VAL, Vitry-sur-Seine, 2017. 22.

https://www.cnrtl.fr/definition/anecdotique


© La revue DAM

téléchargé le 2026-01-18 18:36:58, depuis le 216.73.216.174 13/13

Prince.esse.s des villes, Palais de Tokyo, Paris, 2019. 23.

Pauline-Alexandrine Deforge lors d'un entretien mené par Suzanne Anger au Palais de24.

Tokyo le 23 mai 2022. Entretien complet en annexe du mémoire Design et identités

culturelles. L'exposition au service de la culture, p. 149. 

Julie Crenn lors d'un entretien mené par Suzanne Anger le 22 mai 2022. Entretien complet25.

en annexe du mémoire Design et identités culturelles. L'exposition au service de la culture,

p. 147. 

Club des collectionneurs de céramique, « King Houndekpinkou, céramiste ». Disponible sur26.

[http://www.lesceramophiles.org/houndekpinkou.html,]consulté le 25 avril 2022. 

Terres jumelles, 2016. Programme culturel visant à unir le Bénin et le Japon par la pratique27.

de la céramique traditionnelle et contemporaine, disponible sur

[http://www.kinghoundekpinkou.com/fr/terres-jumelles, consulté le 25 avril 2022. 

ZAJAC Peter, « Une culture de la bestialisation » dans BOISSERIE Etienne et SERVANT28.

Catherine, La Slovaquie face à ses héritages: horizons critiques de la culture slovaque

contemporaine, Paris, Harmattan, coll. « Aujourd'hui l'Europe », 2004, p. 90. 

http://www.kinghoundekpinkou.com/fr/terres-jumelles

